
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 
ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

ANDRE FIGUEIREDO STANGL 

Modos de Coexistência Mediada
Por uma Ontologia da Atenção Distribuída Digitalmente

São Paulo 
2016



ANDRE FIGUEIREDO STANGL 

Modos de Coexistência Mediada 
Por uma Ontologia da Atenção Distribuída Digitalmente

Tese apresentada à Escola de Comunicações 
e Artes da Universidade de São Paulo 

para obtenção do título de Doutor 
em Ciências da Comunicação 

Área de concentração: Teoria e 
Pesquisa em Comunicação

Linha de pesquisa: Comunicação e 
Ambiências em Redes Digitais

Orientador: Prof. Dr. Massimo Di Felice

São Paulo 
2016 



Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio convencional ou
eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.

Catalogação na Publicação
Serviço de Biblioteca e Documentação

Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo
Dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Stangl, Andre Figueiredo
   Modos de Coexistência Mediada: Por uma Ontologia da
Atenção Distribuída Digitalmente / Andre Figueiredo Stangl. --
 São Paulo:  A. F. Stangl, 2016.
   204 p.: il.

   Tese (Doutorado) - Programa de Pós-Graduação em Ciências
da Comunicação - Escola de Comunicações e Artes /
Universidade de São Paulo.
Orientador: Massimo Di Felice
Bibliografia

   1. Mediação 2. Modos de existência 3. Ecologia cognitiva
4. Digitalização 5. Bruno Latour I. Di Felice, Massimo II.
Título.

                                         CDD 21.ed. - 302.2



STANGL,  A.  F.  Modos  de  Coexistência  Mediada:  Por  uma  Ontologia  da  Atenção

Distribuída  Digitalmente.  Tese  apresentada  à  Escola  de  Comunicações  e  Artes  da

Universidade de São Paulo para obtenção do título de Doutor em Ciências da Comunicação.

Aprovado em: 11 de maio de 2016

Banca Examinadora: 

Profa. Dra. Irene de Araújo Machado____________________________________________ 

Instituição: _CCA/ECA/USP____________________________________________________

Julgamento ___________________________Assinatura______________________________

Prof. Dr. Massimo Di Felice___________________________________________________ 

Instituição: CRP/ECA/USP____________________________________________________

Julgamento ___________________________Assinatura______________________________

Prof. Dr. Sérgio Bairon Blanco Sant'Anna__________________________________________

Instituição: CRP/ECA/USP_____________________________________________________

Julgamento ___________________________Assinatura______________________________

Prof. Dr. Stelio Marras_________________________________________________________

Instituição: IEB/USP_________________________________________________________

Julgamento ___________________________Assinatura______________________________

Prof. Dr. Theophilos Rifiotis_________________________________________________ 

Instituição: CFH/UFSC_______________________________________________________

Julgamento ___________________________Assinatura______________________________



Dedicado à minha filha Julia,
por regar meu coração.



AGRADECIMENTOS

Massimo Di Felice, meu orientador e inspirador, e ao CNPq, que apoiou a pesquisa.

Agnes Mariano, minha esposa e parceira de coexistência. 

Minha mãe, Eugenia Figueiredo e meu pai, Johann Stangl, sem vocês nada teria sido possível.

Aos parentes, amigas e amigos 
Alonso Jabar, André L. A. Silva, Augusto Pinheiro, Demerval Bruzzi, Eduardo Menezes, 
Edivaldo Bolagi, Hilton Amorim (in memoriam), João Mariano, Karine Mariano, Laura 
Dantas, Lêda Xavier, Margaret Stangl, Mário César Vinhas, Rosana Viana, Solange 
Guilarducci (in memoriam), Ubaldo Coelho, Vanessa Mariano e Walter Mariano.  

Aos meus sogros Zenite e Antonio Mariano (in memoriam). 

Aos colegas do Atopos 
Adriana Ramos, Alexandre Hannud Abdo, Ana Patrícia Santana, Antonio Rafele, Artur 
Matuck, Beatriz Redko, Carlos Eduardo Aguiar, Cláudia Leonor Oliveira, Dora Kaufman, 
Eliete Pereira, Eli Borges, Erick Roza, Fabio Munhoz, Fernanda Moreira, Iara Franco, Juli 
San, Julliana Cutolo, Leandro Yanaze, Marcella Faria, Mariana Marchesi, Marina Magalhães, 
Mario Pireddu, Mesac Silveira, Raquel Melo e Raoni Maddalena.
 

Agradecimento especial aos membros da banca de defesa por suas preciosas observações, sem
as quais não seria possível fazer os ajustes dessa versão final da tese.
Irene Machado, Sérgio Bairon, Stelio Marras e Theophilos Rifiotis.

Também agradeço a cuidadosa revisão de Laura Dantas e a preciosa supervisão de Agnes 
Mariano.

A gratidão, no entanto, não basta para agradecer a todos não humanos envolvidos, mas é o que
sinto…. Então, muito obrigado, companheiros e companheiras!



André Lemos – Falávamos ontem de Gaia, no Pelourinho, e o senhor me disse que o Brasil 
teria um papel importante na fase atual dessa controvérsia da vida do planeta. Qual é sua 
opinião sobre o papel mundial do Brasil? 

Bruno Latour – [...] O Brasil e a Índia têm divindades. Essas coisas não poderiam vir de 
outros povos que não os que possuam divindades porque sem elas é re-naturalização, 
ecologia. E a naturalização não faz nada avançar. [...] A repolitização dos elementos precisa 
passar pelas divindades. E é aqui que Gaia me interessa, por mobilizar as paixões, 
provavelmente da ordem daquelas que foram mobilizadas pelas religiões. Isso não quer dizer 
que se trata de um movimento religioso. Gaia é um conceito científico. É preciso que ele 
continue como um conceito científico. Gaia é acusada de ser New Age e, a meu ver, talvez 
seja realmente New Age. Não se deve mais evitar o caráter New Age. Por todos esses 
elementos de mistura entre ciência, New Age, religião etc. é que o Brasil está bem 
posicionado – fora o fato de haver a floresta amazônica que é gigantesca! [...] Eu não digo 
que o Brasil vai inventar o culto por Gaia! Mas é uma hipótese interessante. Existe algo 
muito grande, muito perturbador. 

Eu sou um investigador. Eu faço sondas, não tenho nenhum ponto de vista. Eu não fico em 
uma posição, ninguém em nossa cultura é convidado enquanto permanecer em uma posição 
fixa. Uma vez que começa a se mover ao redor, cruzando fronteiras, é um delinquente, não 
joga limpo.
O explorador é totalmente inconsistente. Nunca sabe em que momento vai fazer alguma 
descoberta surpreendente. Mas consistência é um termo sem sentido para se aplicar ao 
explorador. Se ele quisesse ser consistente, ficaria em casa.
Jacques Ellul diz que a propaganda começa quando termina o diálogo.
Eu falo de volta à mídia e partindo em uma aventura de exploração.
Eu não explico.
Eu exploro.

Marshall McLuhan 



RESUMO

STANGL,  A.  F.  Modos  de  Coexistência  Mediada:  Por  uma  Ontologia  da  Atenção
Distribuída Digitalmente. 2016. 204 f. Tese (Doutorado) – Escola de Comunicações e Artes,
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016.

A  pesquisa  apresenta  o  conceito  da  coexistência  mediada  comunicacionalmente  e  tenta

identificar os “erros” de percepção que podem ocorrer entre as diversas formas/ambientes de

mediação comunicacionais, representadas pelos fluxos e refluxos: acústicos, visuais, elétricos

e  digitais.  O  conceito  de  coexistência  mediada  comunicacionalmente  é  inspirado  na

“Investigação sobre os Modos de Existência”,  de Bruno Latour, e opera uma tradução da

tensão entre essencialismo e correlacionismo visando a um deslocamento da atenção que nos

ajude  a  perceber  etnograficamente  as  relações  entre  humanos  e  não humanos.  Assim,  na

primeira etapa da pesquisa foi feita uma revisão da “investigação” de Latour, descrevendo

seus passos até a missão diplomática e colaborativa de composição de um mundo comum,

representada pela AIME. Em seguida, foram mapeados os principais usos do termo mediação,

buscando identificar aqueles mais próximos da AIME, como foi o caso das explorações de

Marshall McLuhan. Por fim, para identificar esses fluxos e refluxos ontológicos foi realizada

uma experimentação etnográfica sobre o fenômeno dos rolezinhos, partindo a princípio dos

rastros  das  controvérsias  sobre  o  evento.  O percurso  que  levou  a  pesquisa  a  formular  o

conceito  de  coexistência  mediada  também  levou  a  propor  uma  estratégia  de

autoconhecimento,  ou autoantropologia,  como prefere Marilyn Strathern,  que  nos  ajude a

lidar com a multiplicação dos ambientes de nossas ecologias cognitivas. Tendo como base

indícios  de  que  a  velocidade  e  a  intensidade  do  trânsito  entre  as  diversas  mediações

comunicacionais instauram desvios e confusões (semelhantes a “erros” de percepção, aqui

nomeados  como  efeito  Flammarion),  a pesquisa  então  propõe/constata  o  seguinte:  para

aprender a conviver com os desafios de uma atenção distribuída digitalmente e no sentido da

diplomacia  que  nos  levará  a  compor  um novo  e  múltiplo  mundo,  talvez  seja  necessário

reaprendermos a nos livrar da atenção. 

Palavras-chave:  Mediação.  Modos  de existência.  Ecologia  cognitiva.  Digitalização.  Bruno

Latour.



ABSTRACT

STANGL, A. F. Modes Of Mediated Coexistence: For An Ontology of Digitally Distributed
Attention. 2016. 204 f. Tese (Doutorado) - Escola de Comunicações e Artes, Universidade de
São Paulo, São Paulo, 2016.

This research presents the concept of communicatively mediated coexistence, and it attempts

to identify perceptions “errors” likely to occur among the several communicational mediation

forms/environments represented by fluxes and refluxes: acoustic, visual, electric, and digital.

The concept of communicatively mediated coexistence is  inspired by Bruno Latour's  “An

Inquiry  Into  Modes  of  Existence”  and  it  performs  a  translation  of  the  tension  between

essentialism  and  correlationism,  aiming  at  an  attention  shift  that  helps  us  to  perceive,

ethnographically, the relations between humans and non humans. Thus, the first stage of the

research was a review of Latour's “inquiry”, describing his steps up to the collaborative and

diplomatic mission of composing a common world, represented by AIME. Next, the main

uses of the term mediation were mapped in order to identify those closer to AIME, as in the

case of Marshall McLuhan's explorations. Finally, in order to identify these ontological fluxes

and refluxes, an ethnographic experiment about the phenomenon of rolezinhos (short strolls)

was carried out, starting with the trail of controversies raised by the event. The path which led

to  the  formulation  of  the  concept  of  mediated  coexistence,  in  this  research,  also  led  to

proposing  a  strategy  of  self-awareness  –  or  self-anthropology,  as  preferred  by  Marilyn

Strathern  –  which  may  help  us  deal  with  the  multiplication  of  the  environments  of  our

cognitive ecologies. Based on the evidence that the speed and intensity of the transit among

several  communicational  mediations  establish  deviations  and  confusions  (similar  to

perception “errors”, here named as Flammarion effect), the research proposes/concludes the

following: in order to learn to coexist with the challenges of a digitally distributed attention,

and  towards  the  diplomacy  which  will  allow us  to  compose  a  new and  multiple  world,

perhaps it is necessary to relearn to free ourselves from attention. 

Keywords: Mediation. Modes of existence. Cognitive ecology. Digitalization. Bruno Latour.



LISTA DE FIGURAS

Figura 1 – Modos de existência  34

Figura 2 – Cruzamentos 56

Figura 3 – Jano bifronte, o alerta 66

Figura 4 – Tetraedro 77

Figura 5 – Rolezinhos 106

Figura 6 – Capas sobre rolezinhos 115

Figura 7 – Cronologia dos rolezinhos 116

Figura 8 – Geolocalização dos rolezinhos no Brasil 117

Figura 9 – Geolocalização dos rolezinhos em São Paulo 118

Figura 10 – Palavras-chave (tags) usadas para falar sobre os rolezinhos 120

Figura 11 – Diagrama com a rede de actantes dos rolezinhos 121

Figura 12 – Perguntas e tarefas da Teoria ator-rede 125

Figura 13 – As cinco incertezas da Teoria ator-rede 126

Figura 14 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 127

Figura 15 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 128

Figura 16 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 129

Figura 17 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 129

Figura 18 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 130

Figura 19 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 130

Figura 20 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 131

Figura 21 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 132

Figura 22 – Rolezinhos oficiais 137

Figura 23 – Postagem de Darlan sobre a pesquisa 139



Figura 24 – Aviso no shopping Itaquera 140

Figura 25 – Imagens do Perfil de Lucas no Facebook 144

Figura 26 – Fluxos e refluxos comunicacionais 164

Figura 27 – Gravura de Flammarion 167

Figura 28 – Exemplo de grafo 173

Figura 29 – Fathom-five (pintura de Pollock) 177

Figura 30 – A coexistência gráfica 180

Figura 31 – Number 8 (pintura de Pollock) 180

Figura 32 – Foto da série “Removed” (Eric Pickersgill) 193

LISTA DE TABELAS

Tabela 1 – Tabela dinâmica (Pivot table) 37

Tabela 2 – Temperatura dos cruzamentos 56



 SUMÁRIO

1. INTRODUÇÃO 13

2. MODOS DE EXISTÊNCIA 18

2.1 – BRUNO LATOUR E SUA TRAJETÓRIA 19

2.2 – SOBRE A AIME (AN INQUIRY INTO THE MODES OF EXISTENCE) 28

2.3 – METALINGUAGENS 30

2.4 – OS MODOS DE EXISTÊNCIA 33

2.5 – OS 15 MODOS            38
2.5.1 – Nem quase-objeto, nem quase-sujeito (grupo 1) 38
2.5.2 – Quase-objetos (grupo 2) 41
2.5.3 – Quase-sujeitos (grupo 3) 45
2.5.4 – Pontes entre quase-objetos e quase-sujeitos (grupo 4) 48
2.5.5 – Metalinguagem da investigação (grupo 5) 50

2.6 – CRUZAMENTOS E PASSAGENS 53
2.6.1 – O quase-sistema de cruzamentos da AIME 54
2.6.2 – Alguns cruzamentos 57

2.7 – O MODO PREPOSIÇÃO [PRE] 59

3. RASTROS DA MEDIAÇÃO 67

3.1 – MEDIAÇÃO E MITOS 68

3.2 – MEDIAÇÃO E SEUS USOS 71

3.3 – MEDIAÇÃO É A MENSAGEM 74

3.4 – MEDIAÇÃO E DIGITALIZAÇÃO 81

3.5 – MEDIAÇÃO E ARTE 82

3.6 – MEDIAÇÃO E REALIDADE 85

3.7 – MEDIAÇÃO E ATOPIA 87



3.8 – MEDIAÇÃO E CULTURA 89

3.9 – MEDIAÇÃO E MODOS DE EXISTÊNCIA 93
3.10 – MEDIAÇÃO E COEXISTÊNCIA 95

3.11 – MEDIAÇÃO E ETNOGRAFIA 98

4. OS ROLEZINHOS E AS MEDIAÇÕES DIGITALIZADAS 105

4.1 – OS ROLEZINHOS 106
4.1.1 – Aproximação cartográfica 111
4.1.2 – Rastros dos rolezinhos 114
4.1.3 – Considerações e controvérsias 123

4.2 – ETNOGRAFIA DOS ROLEZINHOS 124
4.2.1 – Rastros coletivos 127
4.2.2 – Controvérsias 133
4.2.3 – Primeiro movimento (fluxo): estabilização 137
4.2.4 – Segundo movimento (refluxo): composição 144
4.2.5 – Considerações e conexões 150

5. COEXISTÊNCIA MEDIADA COMUNICACIONALMENTE 154

5.1 – COEXISTÊNCIAS 155

5.2 – FLUXOS E REFLUXOS COMUNICACIONAIS 163

5.3 – EFEITO FLAMMARION 166

5.4 – ATENÇÃO DISTRIBUÍDA DIGITALMENTE 174

6. QUASE-CONCLUSÕES 185

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 194



1. INTRODUÇÃO

O  “domínio”  da  comunicação  é  constantemente  “cortado”1 por  novos  modos  de

mediação. Alguns autores chegam a dizer que a comunicação nada mais é que o estudo das

mediações2 (LEMOS, 2013d). Em geral, as abordagens sobre as mediações comunicacionais

se subdividem entre aqueles que apontam a primazia dos meios, como nas obras de Marshall

McLuhan (1988, 2001, 2005), e aqueles que destacam a importância sociopolítica do processo

de midiatização, como observa Hjarvard (2012). Tal subdivisão pode de alguma forma induzir

a uma simplificação, opondo um suposto determinismo de um lado a uma bem-intencionada

militância do outro.

Na busca de encontrar uma forma que não exclua nenhuma das vozes que ajudam a

compor o fenômeno da mediação comunicacional, a obra de Bruno Latour tem se mostrado

uma alternativa  interessante  de articulação das  mais  diversas  perspectivas,  um multiverso

epistêmico, que nos permite transitar sem cair no imobilismo pós-moderno, nem na militância

excessiva.  Assim,  no  Capítulo  2,  o  livro/projeto/site  “Investigação  sobre  os  Modos  de

Existência”, de Latour (2013), agirá como um tipo de mapa digitalizado, arriscado como o

Waze3, nos permitindo passear por domínios e subdivisões distintos, cruzando fronteiras entre

comunicação  e  sociologia,  entre  antropologia  e  psicologia,  entre  arte  e  tecnologia,  entre

filosofia e mitologia, entre outras, para citar as mais marcantes. 

Não cabe aqui traçar o mapa dos desafios epistemológicos da comunicação, mas sem

dúvida vale apontar alguns dos passos que levam em direção à aproximação entre a obra de

1 Segundo Marilyn Strathern: “Cortar é uma metáfora usada pelo próprio Derrida para o modo como um
fenômeno interrompe o fluxo de outros” (STRATHERN, 2014, p. 304). 

2 Em uma palestra, André Lemos chegou a sugerir que se substituísse o nome do domínio “comunicação” por 
“mediação”.

3 Aplicativo GPS colaborativo para Smartphones. Ver: <http://www.techtudo.com.br/dicas-e-
tutoriais/noticia/2013/10/como-usar-o-waze-guia-rapido-para-navegar-no-gps-colaborativo.html>.

13



Latour e o domínio da comunicação. No Brasil4, destaca-se o trabalho do GrupCiber (UFSC)

coordenado por Theophilos Rifiotis (2010a, 2010b, 2012, 2014), além das pesquisas de André

Parente (2004), Simone Pereira de Sá (2009, 2011), Fernanda Bruno (2012), Erick Felinto

(2013),  Lúcia  Santaella  (2013,  2015),  também  algumas pesquisas  do  Atopos  (USP),

coordenado por Massimo Di Felice (2012a, 2012b, 2013a, 2013b), entre outros. Sendo André

Lemos  (2011,  2012,  2013a,  2013b,  2013c,  2013d,  2014,  2015a,  2015b),  coordenador  do

Lab404 (UFBA), atualmente,  o principal pesquisador a apontar tentativas de aproximação

entre as pesquisas de Latour e os estudos da comunicação. 

Mas não se trata de pensar como Latour, e sim pensar com Latour: quais são as pontes

que  devemos  atravessar  para  pensar/descrever  a  forma  como  ocorrem as  mediações  que

permitem a composição de nossa coexistência? Em sua totalidade,  seria  quase impossível

descrever todas as mediações que nos compõem. Por isso, escolhemos nos concentrar nas

mediações  comunicacionais,  para  assim  tentar  enxergar  algum  padrão5 que  nos  permita

desenhar as rotas de seus fluxos e refluxos. 

No Capítulo 3, exploro as possibilidades dos cruzamentos do conceito de mediação

com  os  outros  aspectos  que  podem  ajudar  a  ilustrar  o  funcionamento  das  mediações

comunicacionais. Nessa seção, foi fundamental revisitar a obra de Marshall McLuhan (1988,

2001,  2005)  à  luz  das  investigações  de  Latour.  Só  assim  foi  possível  reinterpretar  as

mediações comunicacionais como tipos de coexistências em diferentes ecologias cognitivas. 

Mas,  mesmo assim,  ainda  seriam muitos  os  fenômenos a  se  analisar, sendo então

necessário mais um recorte. Entre as diversas “associações” que compõem o “coletivo” que

4 Ainda  que  seja  prematuro  afirmar,  existem  indícios  de  que  a  aproximação  entre  as  pesquisas  em
comunicação  e  a  obra  de  Latour  tem sido  objeto  crescente  da  atenção  por  uma parte  considerável  de
pesquisadores brasileiros. 

5 Segundo McLuhan: “Nosso mundo eletronicamente configurado nos forçou a passar do hábito de classificar
os dados ao modo de reconhecimento de padrões. Não podemos mais construir em série, bloco a bloco,
passo a passo, porque a comunicação instantânea assegura que todos os fatores do ambiente e da experiência
coexistam em um estado de interação ativa” (MCLUHAN; FIORE; AGEL, 2011, p. 64).  

14



chamamos de sociedade – cultura, gênero, classe, espécie, raça, peso, gosto, localização etc. –

uma  parece  particularmente  interessante  para  entender  o  fenômeno  da  mediação

comunicacional: as gerações. No sentido de tentar entender as transformações atuais de nossa

ecologia cognitiva, escolhemos olhar principalmente para as novas gerações, como fez Michel

Serres no belo e inspirador livro Polegarzinha.  

Não  habitamos  mais  o  mesmo  tempo;  eles  vivem  outra  história.  [...]
destruíram a faculdade de atenção deles [...]. Essas crianças então habitam o
virtual. As ciências cognitivas mostram que o uso da internet, a leitura ou a
escrita de mensagens com o polegar, a consulta à Wikipédia ou ao Facebook
não ativam os mesmos neurônios nem as mesmas zonas corticais que o uso
do livro, do quadro-negro ou do caderno. [...] Não têm mais a mesma cabeça.
[...] Eles não têm mais o mesmo corpo, a mesma expectativa de vida, não se
comunicam mais da mesma maneira, não percebem mais o mesmo mundo,
não vivem mais  na mesma natureza,  não habitam mais  o mesmo espaço
(SERRES, 2013, p. 17-20).

Como professor e pesquisador, tenho tido a oportunidade de conviver com jovens, das

mais diversas idades, situações econômicas e geográficas. Durante o percurso da pesquisa, um

evento  me chamou a atenção:  os  rolezinhos.  Por  se  tratar  de  um evento  atravessado por

muitos tipos de mediação e que pode ser descrito de muitas formas: uma invenção da grande

mídia,  um  movimento  de  reação  de  jovens  discriminados,  um  flash  mob sem  maiores

implicações  políticas,  um  distúrbio  sociocognitivo,  um  desvio  coletivo  operado  por

algoritmos,  um indicativo de desequilíbrio ambiental.  Talvez o evento tenha um pouco de

cada uma dessas  hipóteses,  mas,  como tentarei  demonstrar, também pode ser um tipo de

deslocamento entre diferentes ecologias cognitivas e modos de coexistência mediada.

No entanto, qual seria a melhor forma de tentar entender o que nos aproxima e o que

nos distancia desses jovens rolezeiros? Nesse sentido, foi  interessante a aproximação com a

obra de Latour, primeiro por apresentar uma estratégia eficiente para lidar com controvérsias,

através  da cartografia  de seus principais  rastros.  E depois  por inspirar  um tipo de aporte

15



etnográfico6 sensível  às  especificidades  da  mediação digitalmente  experimentada  que  não

ignora  a  atuação  dos  actantes  não  humanos.  Esse  aporte  enriquecido  e  ilustrado  com as

técnicas da Cartografia de Controvérsias (CC) permitiu uma tentativa inicial de aproximação

do fenômeno, como será visto no Capítulo 4.

Nessa  fase da  pesquisa,  foi  reunido o máximo de  material  sobre  a  controvérsia  dos

rolezinhos, priorizando três grandes jornais, vídeos no Youtube, fotos, perfis e postagens em

redes sociais e artigos acadêmicos. Foram coletadas dezenas de textos jornalísticos sobre os

rolezinhos da Folha de S.  Paulo,  O Estado de S.  Paulo e  O Globo.  Todo esse material  foi

organizado em um site para facilitar o acesso durante a pesquisa e também em um arquivo em

PDF com o conteúdo de aproximadamente 2.000 páginas de um grupo de evento no Facebook,

em que se observa a dinâmica de mobilização de um rolezinho.  Um material  precioso para

pesquisas futuras, já que essas páginas já foram retiradas do ar por ordem judicial, em função de

ações movidas pelos shoppings. 

Na fase seguinte, iniciei uma experimentação etnográfica, através de um caótico diário

de campo (sendo o  Facebook uma espécie de campo), onde reúno descrições e impressões a

partir da observação das ações nas páginas (perfis e grupos). Esse processo foi eminentemente

autorreflexivo, como prevê a etnometodologia (COULON, 1995), e margeia os riscos daquilo

que Marilyn Strathern chama de autoantropologia (STRATHERN, 2014, p. 133). Por outro lado,

essa experiência de atenção etnográfica deixou-me mais próximo do desafio autoetnográfico que

é, por assim dizer, o que caracteriza a AIME de Latour.

Partindo das  experimentações  dos  capítulos  3 e  4 foi possível  distinguir  os  quatro

6 Entre 1997 e 1999, tive a oportunidade de integrar uma equipe de pesquisa sobre epistemologia na área da
Saúde  Coletiva  (SILVA,  2009).  A pesquisa,  coordenada  pelo  prof.  Naomar  de  Almeida-Filho,  usava  a
etnometodologia e se inspirava, já naquela época, no experimento de Latour e Woolgar relatado no livro A
Vida  de  Laboratório. Assim,  etnografávamos  os  laboratórios  do  Instituto  de  Saúde  Coletiva  (UFBA)
tentando descrever como se dava a construção do conhecimento epidemiológico. Essa experiência em campo
me chamou a atenção para o papel dos atores não humanos na consolidação das “verdades” científicas. Para
os cientistas que etnografamos, computadores e equipamentos eram sempre mais confiáveis que informantes
humanos.

16



fluxos  principais  das  “coexistências  mediadas  comunicacionalmente”:  acusticamente,

visualmente, eletronicamente e digitalmente.

Assim,  no Capítulo 5,  tentamos descrever  a estranheza que nos  impede de definir

aquilo que é, sem definir antes aquilo que tenta a definição. Para isso foi necessário encarar

um novo desafio epistêmico: não se trata mais de olhar o pensamento pensando (como quis

Hegel), nem denunciar as supostas intenções de outros coletivos, o desafio agora é perceber

que  percebemos.  Se  somos  composições,  híbridos  de  nós  mesmos,  navegando no espaço

temporal de nossas memórias, como  timelines infinitas e imprecisas, em que toda a nossa

ideia  de  segurança,  de  certeza  e  de  precisão  depende de  nossos  amigos  (e  amigas!)  não

humanos, então por que, em geral, damos pouca atenção a essa relação? Sobre essa relação

edificamos a noção de clareza, mas não conseguimos ouvir seu silencioso silêncio. Não são

apenas teorias e novas formas simbólicas que poderão nos ajudar nesse desafio, o caminho é o

risco conjunto. Quando pedras, plantas, planetas, desertos, telas e aves estiverem unidos no

tempo, o espaço será um. 

Quis o destino que a tentativa de descrever essa convivência gerasse frutos de papel.

Um pouco mais frágeis e flamulantes que as pedras, no entanto, ricos em possibilidades e

formas podem se transformar em barquinhos, aviões e até mesmo em teses.

17



2. MODOS DE EXISTÊNCIA

18



Neste capítulo, vamos rever a trajetória do pensamento de Bruno Latour (1947), com

suas  ramificações  conceituais,  metodológicas  e  ontológicas,  tentando  entender  como suas

pesquisas podem ajudar na composição e descrição dos modos de coexistência mediada. 

2.1 BRUNO LATOUR E SUA TRAJETÓRIA

No livreto Biografia de uma investigação — a propósito de um livro sobre modos de

existência, Latour (2012b) descreve suas pesquisas e inquietações. Com isso conseguimos

seguir os rastros de suas experiências e teorias, traçando algumas de suas redes de relações e

os desdobramentos dos conceitos presentes em sua obra. Um fluxo que vai de sua relação com

os textos sagrados; o período transformador em que morou na África; a etnografia das práticas

científicas em laboratórios; o estudo das inovações técnicas; a formalização da Teoria Ator-

Rede (ANT) e, por fim, a investigação sobre os modos de existência (AIME). 

Uma trajetória que ele reconhece só ter sido possível graças à leitura e à interpretação,

principalmente, de pensadores e pesquisadores7 como William James (1842-1910), Gabriel

Tarde (1843-1904), Alfred North Whitehead (1861-1947), Charles Péguy (1873-1914), Karl

Polanyi  (1886-1964),  Étienne  Souriau  (1892-1979),  Gilbert  Ryle  (1900-1976),  Georges

Canguilhem (1904-1995), John Langshaw Austin (1911-1960), Harold Garfinkel (1917-2011),

Algirdas Julius Greimas (1917-1992), Gilles Deleuze (1925-1995), entre outros. Mas que não

seria  tão  fértil  sem as  conversas  e  a  colaboração com pesquisadores  e  pesquisadoras  tão

diversos  como  Jean-Jacques  Salomon  (1929-2008),  Michel  Serres  (1930),  Shirley  Strum

(1935), Marc Augé (1935), Marilyn Strathern (1941), Donna Haraway (1944), Ulrich Beck

7 A indicação do ano de nascimento dos pesquisadores e das pesquisadoras é um dado interessante, o próprio
Latour se situa na geração do  baby boom (LATOUR, 2013, p. 271).  A experiência geracional atravessa
alguns  aspectos  importantes  de  nossa  pesquisa,  ainda  que  não  se  configure  como  um  ponto  a  ser
aprofundado nesse momento da pesquisa.

19



(1944-2015),  Michel  Callon  (1945),  Karin  Knorr  Cetina  (1944),  John Law (1946),  Peter

Sloterdijk (1947), Tobie Nathan (1948), Isabelle Stengers (1949), Philippe Descola (1949),

Steve  Woolgar  (1950),  Eduardo  Viveiros  de  Castro  (1951),  Antoine  Hennion  (1952),

Annemarie Mol (1958), Graham Harman (1968), entre outros.

Segundo Latour, sua trajetória, por caminhos diversos ganha alguma unidade quando

olhada  em perspectiva,  ainda  que,  para  muitos  críticos,  ela  careça  de  unidade.  Foi  com

paciência e perseverança, “seguindo de forma tão obstinada um mesmo projeto de pesquisa,

dia após dia, durante vinte e cinco anos, preenchendo o mesmo questionário e respondendo às

mesmas perguntas” (LATOUR, 2012b, p. 4), que ele conseguiu dar alguma unidade a sua

obra. Essa atenção com algumas questões recorrentes ganha cores mais fortes após a leitura da

AIME,  quando  todas  as  peças  parecem,  ainda  que  de  forma  dinâmica  e  escorregadia,

encontrar algum tipo de encaixe. 

Entre os diversos temas e conceitos recorrentes na obra de Latour, a insistência em

alguns deles chama a atenção, pois a cada nova tentativa de abordagem, sob ângulos diversos,

novos  aspectos  e  formas  de  compreensão  vão  surgindo  e  sendo  criados.  Se  fossem uma

nuvem de tags, as mais destacadas seriam: simetria, caixa-preta, mediadores/intermediários,

ator-rede,  actantes,  humanos/não  humanos8,  parlamento  das  coisas,  ecologia,  matters  of

fact/matters  of  concern,  mononaturalismo,  pluralismo  ontológico,  tradução,  faitiches,

irredução,  articulação,  associação,  mundo  comum,  cosmopolítica,  diplomacia  etc.  A

reciclagem, ou a reutilização, de expressões da língua comum, tentando evitar a invenção de

novos termos, não reduziu a necessidade de glossários, um recurso usado muitas vezes por

Latour no final de seus livros.  

Latour evita criar novos termos, assim de alguma forma tenta vacinar sua obra contra a

8 Segundo Strathern (2014, p. 285), Donna Haraway foi a primeira a apontar a importância antropológica da
relação  entre  “humano  e  não  humano”  no  clássico  “A Cyborg  Manifesto”  (1983).  No  entanto,  Latour
também já apontava nessa direção na obra “Laboratory Life” (1979). (LATOUR, 1997, p. 195) e comenta
sobre essa percepção no relato sobre sua trajetória (Id., 2012b, p. 11). 

20



encaixotação, ou seja, a consolidação de novas caixas-pretas conceituais. Por outro lado, ao

reutilizar expressões comuns redinamiza os sentidos da linguagem comum. A transmutação de

termos e conceitos e a reinserção do pensamento no fluxo arriscado da vida são características

da obra de Latour desde o começo de suas pesquisas, quando ainda se dedicava à exegese dos

textos  bíblicos.  Para  ele,  se,  por  um lado,  a  constante  invenção  e  reinvenção  dos  textos

sagrados ao longo da história afasta e assusta os que buscam nas escrituras a confirmação

estática de suas certezas, pode, por outro lado, alegrar e estimular aqueles que buscam algo

mais dinâmico e  vivo.  Ou seja,  para aqueles que reconhecem a importância da mediação

enquanto transporte de sentido e não sua negação, a imprecisão dos textos sagrados (ou não) é

justamente aquilo que garante a riqueza de suas interpretações contra a limitada visão dos

fundamentalistas. 

A experiência  de  viver  um tempo  na  África  (na  cidade  de  Abidijan,  na  Costa  do

Marfim,  entre  1973  e  1975)  foi  fundamental  para  Latour  perceber  como  se  alimenta  o

contraste9 entre modernos e pré-modernos, um “script” que parece atender principalmente aos

interesses  dos  que  dividem  o  mundo  assim.  Essa  é  uma  questão  que  irá  atravessar

(simetricamente) toda a obra de Latour: 

[…] por que se utiliza a ideia de modernidade, de frente de modernização, de
contraste entre o moderno e o pré-moderno, antes mesmo de se ter aplicado
aos que se dizem civilizadores os próprios métodos de pesquisa aplicados
aos  “outros”  –  os  quais  se  pretende  senão  civilizar  completamente,  pelo
menos modernizar em certo grau? (LATOUR, 2012b, p. 7). 

Já nessa época, Latour encontra a dificuldade, até hoje muito sutil, que impede uma

possível e desejável Antropologia dos “modernos” de reconhecer como discutível aquilo que

para  os  “modernos”  parece  elementar  e,  portanto,  indiscutível:  as  técnicas  industriais,  a

9 Segundo Latour, nessa época, a leitura do Anti-Édipo de Deleuze e Guattari foi uma grande inspiração para
essa constatação (Ibid., p. 8).

21



economia, o “desenvolvimento”, a razão científica etc. Ainda que essa mesma Antropologia

possa descrever e discutir  a suposta ausência de construções similares e muito menos tão

eficientes quanto as nossas nas culturas nativas (LATOUR, 2012b, p. 8). Foi essa falta de

simetria  na Antropologia que inspirou suas  primeiras  tentativas  de etnografia  das práticas

científicas  modernas.  Em 1975, no Instituto Salk,  na Califórnia,  começou a pesquisa que

depois se tornou o conhecido livro A Vida de Laboratório, escrito com Steve Woolgar. E foi

justamente a partir dessa experiência em “campo” que notou como os modernos agenciam e

são agenciados simultaneamente por seus objetos, ou seja:

[…] os personagens não humanos também tinham aventuras que poderíamos
acompanhar se abandonássemos a ilusão de que eles eram ontologicamente
diferentes  dos  seres  humanos.  O  que  vale  é  apenas  a  agency,  suas
capacidades de atuação e os diversos papéis que lhes foram atribuídos (Ibid.,
p. 11).

Olhando  semioticamente  os  personagens  da  narrativa  científica  e  descrevendo  a

prática das relações entre humanos e não humanos, pode-se dizer que a caracterização e a

diferenciação  entre  os  coletivos  não  são  sustentadas  apenas  por  conceitos  abstratos  ou

simbólicos. Segundo Latour, os coletivos: 

[…] diferem-se pela atuação que eles atribuem aos actantes, pelos testes que
eles destinam a seus personagens, mas nunca porque uns fossem realistas,
racionais, reais, e os outros simbólicos, imaginários ou míticos (Ibid., p. 11). 

No entanto, foi somente a partir do contato com a etnometodologia de Garfinkel que

Latour conseguiu equilibrar a receita de sua pesquisa, evitando o excesso da semiotização10,

deixando assim os actantes11 de sua própria pesquisa agir. Sem esse cuidado, não notaria as

10 Inspirado principalmente pela obra de Greimas.
11 “Uma vez que,  em inglês,  a  palavra 'actor'  (ator)  se limita a  humanos,  utilizamos muitas  vezes 'actant'

(actante), termo tomado à semiótica, para incluir 'não-humanos' na definição” (LATOUR, 2001, p. 346).

22



descontinuidades, os hiatos no curso da ação, e portanto calaria seus interlocutores12 em nome

da unidade de uma explicação totalizante. Para Latour, a grande lição de Garfinkel é saber

respeitar a voz do interlocutor, actante sem o qual não haveria ação. Assim, 

[…] nenhuma continuidade de um curso de ação pode acontecer sem uma
repetição inventiva que fornecesse ao ator social as capacidades reflexivas,
as  fontes  de  inovação,  e  até  mesmo  as  sociologias  e  ontologias  cujo
desdobramento  ultrapassava  em  muito  as  capacidades  do  etnólogo.  O
pesquisado sempre sabe mais do que o pesquisador (LATOUR, 2012b, p.
12-13, grifo nosso).

No caso das ciências, aquelas que aparentemente estudam apenas os não humanos,

como a Física e a Química, isso parece óbvio. Não se tenta encaixar os novos fenômenos em

uma  explicação  a  priori.  Se  o  fenômeno  não  se  encaixa,  é  justamente  aí  que  surge  a

oportunidade de uma nova teoria. Nas ciências do espírito, temos a tendência a buscar os

fenômenos que se encaixam em nossas teorias, como uma forma de justificá-las. Aquilo que

não se encaixa, em geral, é ignorado ou descartado.13

Em 1977, Latour começa a trabalhar no Centre de sociologie de l'innovation (CSI).14

Este será um terreno fértil, cercado de técnicos e engenheiros, para um pequeno grupo de

cientistas sociais ir traçando a rede dos rastros da técnica, de suas formas de reprodução e

renovação. As pesquisas no tempo do CSI serão fundamentais na constituição da Teoria Ator-

Rede (ANT), junto com Michel Callon, Antoine Hennion, Madeleine Akrich, Cécile Méadel,

Jean-Pierre Courtial, Philippe Mustar, Lucien Karpik, entre outros.

Nos domínios da inovação tecnológica, os hiatos, os acidentes de percurso, têm papel

fundamental  e  são  reconhecidos  como  formas  válidas  de  reinvenção  (Ibid.,  p.  14).  Sem

depender do julgamento epistemológico, que muitas vezes ignora os desvios, em nome da

12 Conforme sugestão de Theophilos Rifiotis, o termo “interloctor” é mais relacional que o termo “informante”,
que poderia sugerir uma função mais passiva nas interações de pesquisa.

13 É esse cuidado e essa esperança que, de alguma forma, orientam a busca empírica da presente pesquisa.
14 CSI é um laboratório de pesquisas sociológicas sobre inovação tecnológica, fundado em 1967 na tradicional

École des mines de Paris (atualmente conhecida como Mines ParisTech) e associado ao Centre national de
la recherche scientifique (CNRS).

23



coerência, no campo industrial da inovação tecnológica, muitas vezes, um erro pode ser uma

ótima oportunidade de negócios. 

Assim  como  as  ciências  compreendidas  em  sua  prática  não  podiam  ser
mantidas no estreito âmbito da epistemologia, as técnicas, sobretudo as mais
modernas, não podiam ser mantidas na simples ideia de uma ação eficaz
sobre a  matéria:  elas  tinham a ver  com a  magia,  com a  religião,  com a
filosofia;  elas  tinham  seu  próprio  mundo;  eram  cheias  de  métodos,
artimanhas, cálculos, metafísica, e até mesmo moral (LATOUR, 2012b, p.
15).

Nessa mesma época,  Latour aproxima-se das provocantes interpretações de Michel

Serres, para quem a exegese de um texto se dá na metalinguagem do próprio texto. Ou seja, as

validações,  as  condições  de felicidade  e  infelicidade,  como veremos depois,  dos  diversos

modos  de  existência,  são  criadas/descobertas  pelos  próprios  seres.  Explicação  e

contextualização não devem se sobrepor ao que atores dizem.15 Se queremos entender suas

ações, devemos descrever da forma mais fiel possível as suas hesitações, seus hiatos, sua

trajetória.

Um ponto, ou melhor, uma coisa ainda incomodava Latour. Segundo seu relato, nesse

momento de sua biografia intelectual ainda persistia uma lacuna: como entender o papel da

matéria?  Por  um lado,  não  é  exclusividade  humana  a  complexidade  das  interações  ditas

sociais, como ele pode observar na comunidade dos primatas estudados por Shirley Strum.

Por outro lado, é justamente a forma elaborada como os humanos usam seus instrumentos

técnicos  que  permite  uma  caracterização  mais  precisa  desses  tipos  de  associações  e

agrupamentos. Como diz Latour, 

[…] o que caracteriza os seres humanos não é a emergência do social, mas o
desvio, a tradução, a inflexão de todos os cursos de ação em dispositivos
técnicos  cada  vez  mais  complicados  (mas  não  necessariamente  mais
complexos) (Ibid., p. 17).

15 Como já alertava a etnometodologia de Garfinkel.

24



Essa constatação levou Latour, junto com Callon, a escrever o Unscrewing the great

Leviathan, em 1979, artigo que inaugura a chamada Teoria Ator-Rede. Com isso, ele abriu e

mudou de escala a perspectiva dos estudos das associações, sem desconsiderar os aspectos

organizacionais,  financeiros,  administrativos  e  econômicos  envolvidos  na  fabricação  de

nossos dispositivos técnicos. 

O foco do pesquisador não pode se limitar ao pressuposto, ao já estabilizado, de um

horizonte  linear,  como  aparece  muitas  vezes  nos  manuais  historiográficos,  arrumando  o

percurso do desenvolvimento técnico-científico e delimitando os domínios.  Para Latour:

Ao passar do social às associações, o analista aproveitava-se, enfim, de uma
liberdade de manobra tão grande quanto a de seus informantes, em vez de se
fechar no estreito quadro da “dimensão social” de fenômenos científicos,
técnicos,  cujo  conteúdo  deveria  escapar-lhe  completamente.  O  que  se
pretendia  observar  eram  as  redes  socio-técnicas  em  vias  de  expansão
(LATOUR, 2012b, p. 17).

 

Mas ainda não existia para Latour uma vacina contra os riscos da semiotização, uma

vez  que,  mesmo  alertado  pela  etnometodologia,  ainda  assim  dependia  da  fala  de  seus

interlocutores.  Como  evitar  a  autovalidação  de  suas  metalinguagens,  que  tendiam  a  se

sobrepor aos outros coletivos? Como compreender a pluralidade ontológica das realidades,

sem reduzi-las  ao  plano  do  simbólico,  do  social  ou  do  textual?  As  pesquisas  de  Latour

seguiam,  como  ele  mesmo  diz,  como  boas  tentativas  de  aplicação  sociossemióticas  dos

pressupostos da Teoria Ator-Rede. No entanto, restava responder “onde estava o mundo em

suas pesquisas”16. Segundo ele, ainda faltava: 

[…] uma garantia satisfatória de que havíamos nos desprendido do texto, do
social, do simbólico. Para alcançar esse objetivo, seria necessário apreender
o mundo sem arrastar para dentro dele o tema humano e sua obsessão pelo
conhecimento compreendido como a relação entre as palavras e as coisas
(Ibid., p. 23).

16 Segundo Latour, essa era a inquietante pergunta que Isabelle Stengers sempre lhe fazia.

25



Para Latour, foi somente depois da leitura de Whitehead que a irredutibilidade17 das

coisas e dos seres se tornou mais compreensível. Esse modo de existência18 que até então

parecia obscuro para Latour ganhou novos contornos ante o “risco assumido pelas pedras,

para  assegurar  suas  próprias  existências” (LATOUR, 2012b,  p.  23).  A transitoriedade das

coisas naturais, segundo Whitehead, está diretamente ligada ao modo como a percebemos.

Para  ele,  quanto  mais  abstrata  for  a  nossa  percepção,  mais  duráveis  são  as  coisas

(WHITEHEAD, 1993, p. 195). Se olharmos com mais atenção, até mesmo uma pedra sofre a

ação do tempo, é tudo uma questão de escala e velocidade. Para Latour, 

[…] existe  um modo de  existência  completamente  autônomo,  muito  mal
compreendido  pela  noção  de  natureza,  e  de  mundo  material,  de
exterioridade, de objeto. E esse modo divide com todos os outros o seguinte
traço essencial: o risco assumido para continuar a existir (LATOUR, 2012b,
p. 24).

Na AIME, a opção por esse tipo de metalinguagem (regimes de enunciação e modos

de existência) será uma forma de “proteger o pluralismo ontológico contra seu aniquilamento

pelo esquema sujeito/objeto” (Ibid., p. 24). Essa também seria uma forma de responder ao

imobilismo  pós-moderno,  pois  existe,  sim,  uma  pluralidade  a  ser  pesquisada,  seja  por

comparações  ou  recriações  e  no  sentido  de  buscar  soluções  diplomáticas  que  ajudem os

coletivos a conviver e sobreviver. Como Latour dizia no Jamais fomos modernos:

O pós-modernismo  é  um sintoma  e  não  uma  nova  solução.  Vive  sob  a
Constituição moderna, mas não acredita mais nas garantias que esta oferece.
Sente que há algo errado com a crítica, mas não sabe fazer nada além de
prolongar  a  crítica  sem,  no  entanto,  acreditar  em  seus  fundamentos
(Lyotard).  Ao invés  de  passar  para  o  estudo empírico  das  redes,  que  dá
sentido ao trabalho de purificação que denuncia, o pós-modernismo rejeita
qualquer trabalho empírico como sendo ilusório e enganador (Id., 1994, p.
30).

17 Uma das intuições de sua “filosofia” de juventude, presentes no livro Irréductions (1984), “a irrupção das
coisas 'irreduzíveis e em descanso'” (Id., 2012b, p. 24).

18 Depois, como veremos, na AIME esse modo de existência será chamado “reprodução” [REP].

26



O vício da crítica pela crítica, sem criar as possibilidades de renovação, leva a um

eterno revolucionar, mas sem sair do lugar. O que haveria depois do pós? Não se trata de

desqualificar os pós-modernos, mas sim reinstaurar alguma temporalidade, reconhecendo as

transformações  e  a  transitoriedade  e,  através  do  olhar  antropológico  de  uma  filosofia

empiricamente orientada, também repensar o esquema natureza/cultura. Como diz Latour:

[…] o principal interesse em Jamais fomos modernos, versão negativa de um
argumento para o qual apresento hoje a versão positiva (AIME), é que ele
iniciou  uma  colaboração  muito  mais  estreita  com  os  antropólogos,  os
verdadeiros, sobre o pluralismo ontológico dos coletivos. Não se trata, com
Philippe Descola, com Eduardo Viveiros de Castro, Marylin Strathern, de
comparar as culturas com o plano de fundo da natureza, mas de contrastar
cada vez mais energicamente as ontologias das quais apenas uma, a nossa,
utiliza o esquema do mononaturalismo e do multiculturalismo. De serva da
filosofia,  a  antropologia  passa  a  ser, se  não sua amante,  pelo menos sua
colega:  ao  passar  a  ser  local  ou  regional,  a  ontologia  tornou-se
proporcionalmente mais profunda (LATOUR, 2012b, p. 26).

Assim,  quem  sabe,  conseguimos  sair  da  redução  que  limita  tudo  ao  plano  do

simbólico, multiplicando as ontologias e reconhecendo o risco (localizado) de todo modo de

existência. Latour pretende com a AIME estudar os regimes de enunciação através de suas

metalinguagens, com especial atenção aos “brancos” e sua incansável frente de modernização.

Ainda que alguma coisa do projeto moderno sobreviva, já que não existe como jogar fora a

água  da  bacia,  muito  menos  com a  criança  junto!  Pois  não  existe  mais  o  fora,  nem da

modernidade,  nem da pré-modernidade, nem da pós-modernidade. Assim, segundo Latour,

nos  resta  uma escolha  fundamental  entre  modernizar  ou ecologizar  (e  sim,  há riscos  que

justificam essa escolha). 

Uma escolha que envolve, portanto, uma negociação. Para Latour, o caminho para essa

negociação requer um novo tipo de diplomacia que pode ser fortalecida seguindo as redes dos

27



fenômenos estudados. Com uma investigação que descreva as associações heterogêneas, mas

que  fique  atenta  ao  modo  como  os  interlocutores  revalidam  suas  ações  com  a  ideia  de

domínios (direito, religião, economia, ciências etc.). Ou seja, observando a forma como os

actantes se validam ontologicamente, saltando ou superando hiatos (como fazemos quando

contamos nossa biografia, resumindo meses e anos em poucas frases). Segundo ele, só focar

na  heterogeneidade  das  redes  não  ajuda  a  entender  como  elas  se  diferenciam,  essa

diferenciação passa por reconhecer suas trajetórias e seus valores, sem esse reconhecimento

fica mais difícil criar as bases para uma negociação diplomática que nos permitirá coexistir.

Assim, a estratégia da investigação na AIME seguirá comparando e identificando, através de

contrastes, as convergências (ou não) resultantes do cruzamento sempre entre dois modos de

existências. Só olhando para como se constituem as pontes poderemos tentar atravessá-las.

2.2 SOBRE A AIME (AN INQUIRY INTO THE MODES OF EXISTENCE)

A AIME (An Inquiry into the Modes of Existence), o livro/projeto de Bruno Latour,

tenta encarar a difícil tarefa de descrever o que nos tornamos, já que jamais fomos modernos.

Esse estranho agrupamento que separa o mundo entre mais civilizados e menos civilizados,

usando critérios que não podem ser discutidos e por isso mesmo não se aplicam no estudo de

sua  própria  forma  de  existir  e  conviver.  Segundo  Latour,  “la  contradiccion  entre  las

experiendas del mundo y las reseñas autorizadas por las metafisicas disponibles es la causa

de que sea tan dificil describir a los Modernos de manera empirica” (LATOUR, 2013, p. 9). 

No livro, a AIME conta com a ajuda de uma antropóloga imaginária e, ao mesmo

tempo, empírica19 que tem os passos de sua investigação narrados pela voz de Latour, o quase-

19 Talvez um cruzamento entre Marilyn Strathern e Isabelle Stengers [STR.STE]?

28



sujeito e coautor que tem sua voz desafiada pelos quase-objetos de sua investigação e pela

abertura  do  projeto  aos  co-pesquisadores  que  podem  colaborar  através  da  plataforma

interativa que complementa o livro.20

São  muitas  as  formas  de  abordar  e  tentar  descrever  a  experiência  de  ler  esse

livro/projeto,  pois  são  muitas  as  formas,  ou  modos  de  existência  que  ele  traz  à  luz.  O

pluralismo ontológico de seus argumentos, uma vez descortinados, envolve o leitor na difícil

tarefa de aceitar o jogo, jogar e, uma vez jogando, como evitar falar do diverso sem reduzi-lo?

Esse risco é  justamente  a  condição ([PRE]-posição),  já  que não existem garantias  (duplo

clique [DC]), só trajetórias, só percursos, desdobramentos, associações21, que nos transportam

através dos hiatos e das descontinuidades. Aqui, nem a tartaruga nem o Aquiles de Zenão

deixaram de correr, e isso pode ser apenas uma questão de sorte.

Segundo  Isabelle  Stengers,  Latour  anuncia  a  possibilidade  de  pensar  relações

inusitadas,  a  partir  de conceitos  como o de “transcendência sem contrário” (STENGERS,

2002, p. 197). Ou seja, como diz o próprio Latour no  Jamais fomos modernos, de alguma

forma prenunciando o que viria ser a proposta da AIME:

A enunciação, ou a delegação ou o envio de mensagem ou de mensageiro
permite  continuar  em presença,  ou  seja,  existir.  Quando  abandonamos  o
mundo moderno,  não recaímos sobre alguém ou sobre alguma coisa,  não
recaímos  sobre  uma  essência,  mas  sim  sobre  um  processo,  sobre  um
movimento,  uma  passagem,  literalmente,  um  passe,  no  sentido  que  esta
palavra  tem  nos  jogos  de  bola.  Partimos  de  uma  existência  contínua  e
arriscada – contínua porque é arriscada – e não de uma essência; partimos da
colocação em presença e não da permanência. Partimos do vinculum em si,
da passagem e da relação, aceitando como ponto de partida apenas aqueles
seres saídos desta relação ao mesmo tempo coletiva, real e discursiva. Não
partimos dos homens, este retardatário, nem da linguagem, mais tardia ainda.
O mundo dos sentidos e o mundo do ser são um único e mesmo mundo, o da
tradução, da substituição, da delegação, do passe. Diremos, sobre qualquer
outra  definição  de  uma  essência,  que  ela  é  “desprovida  de  sentido”,
desprovida de meios para manter-se em presença, para durar. Toda duração,

20 O  site  <http://www.modesofexistence.org/> está  disponível  em  inglês  e  francês.  Depois  de  um  breve
cadastro, é possível enviar sugestões que serão analisadas por uma equipe de pesquisadores. 

21 De certa forma, pode-se dizer que a Teoria ator-rede (ANT) era como a ponta reluzente de um iceberg,
imenso e profundo, chamado AIME.   

29



toda dureza, toda permanência deverá ser paga por seus mediadores. É esta
exploração de uma transcendência sem oposto que torna nosso mundo tão
pouco moderno, com todos seus núncios, mediadores, delegados, fetiches,
máquinas,  estatuetas,  instrumentos,  representantes,  anjos,  tenentes,  porta-
palavras e querubins. Que mundo é este que nos obriga a levar em conta, ao
mesmo tempo e de uma só vez a natureza das coisas, as técnicas, as ciências,
os seres ficcionais,  as economias e os inconscientes? (LATOUR, 1994, p.
127, grifo nosso).

2.3 METALINGUAGENS

Ludwig  Wittgenstein  dizia  que  a  terapia  filosófica  da  sua  investigação  ajudaria  a

mosca a escapar do vidro que insiste em se opor à sua trajetória, entre o dentro e o fora, pois a

terapia removeria o vidro. Bastaria para isso devolver a linguagem à vida, então esse vidro

inerte se abriria. Latour faz raríssimas referências a Wittgenstein, em sua maioria indiretas,

mas podemos imaginar seu desconforto com a ideia de terapia que inadvertidamente também

pode  nos  levar  ao  imobilismo  pós-moderno.  Dizendo  de  outra  forma:  olhando  a  terapia

filosófica sob o prisma da AIME, não é o vidro que se desloca, é a mosca que para de voar.

Talvez, por isso, Latour privilegie, entre os aliados de sua investigação, John L. Austin

e Gilbert Ryle, dois dos principais mosqueteiros (moscas..?) da Filosofia Analítica. Deixando

Wittgenstein, ao menos para esse leitor, como se estivesse jogando na reserva. De Austin22,

Latour  recupera  o  pluralismo  de  sua  teoria  dos  atos  de  fala  e  o  pressuposto  de  que  o

significado é uma trajetória, uma ação, que pode ser compreendida a partir de seus rastros. Os

atos da fala não se comportariam como uma ponte entre as coisas e o mundo, como quis parte

da Filosofia Analítica23, buscando amarrar o sentido às referências [REF.DC]. Latour vê em

Austin, pelo contrário, a linguagem como algo mais semelhante à trajetória da mosca, uma

jornada, uma passeio, uma viagem. 

22 Ver verbete Austin no site AIME. (É preciso ter senha e login para ter acesso ao conteúdo do site).
23 Ver verbete Filosofia Analítica no site AIME.

30



Latour reconhece na Filosofia Analítica alguns elementos que norteiam a AIME, sem,

no entanto, sua ambição original de expurgar da linguagem todas as curvas e imprecisões.

Não  se  trata  de  inventar  uma  linguagem  mais  bem  adaptada  ao  mundo,  como  quis  o

neopositivismo, mas sim clarificar como os regimes de enunciação se diferenciam, cada um

com suas próprias formas de validação. Esses modos de existência que tendem a enquadrar o

mundo sob o prisma de sua metalinguagem, como almejava a Epistemologia, erram ao tentar

destituir  ontologicamente  os  outros  modos  ou  regimes  de  enunciação.  Michael  Fischer

identifica  nessa  estratégia  de  Latour  muitas  semelhanças  com os  jogos  de  linguagem de

Wittgenstein, no sentido de entender regimes de enunciação como se fossem jogos: 

O projeto  é  formulado  sobre  preposições  [...]  e,  nesse  sentido,  segue  os
passos  dos  jogos  de  linguagem de  Wittgenstein  e  Lyotard,  condições  de
felicidade de Austin,  e pragmatismo preposicional  de James24 (FISCHER,
2014, p. 335, tradução nossa).

Mas  o  próprio  Latour  rebate  essa  forma  de  compreender  seu  projeto,  pois  isso

implicaria reduzir tudo à linguagem; não se pode esquecer que é justamente a irredutibilidade

que alimenta sua precaução contra qualquer tipo de exclusivismo não relativo, ou seja, deve-

se sempre evitar as soluções que abdicam das relações entre universos, visões de mundo ou

realidades. Não é elevando o simbólico ao patamar do absoluto que evitaremos as confusões.

Pronto se hará evidente que, en efecto, para mostrar la diversidad de las
condiciones de felicidad, no serviría de nada contentarse con decir que se
trata  de  “juego  de  lenguaje”  simplesmente  diferentes.  Esta  generosidad
ocultaría en realidad una extremada tacañería  pues  de esse  modo se  le
confiaría el cuidado de dar cuenta de la diversidad al lenguaje, pero nunca
al ser (LATOUR, 2013, p. 34).

 

Ainda que Latour evite a comparação com Wittgenstein, podemos, se guardamos as

24 Original: “The project is formulated as about prepositions [...], and in that sense follows in the footsteps of
Wittgenstein’s  and  Lyotard’s  language  games,  Austin’s  felicity  conditions,  and  James’  prepositional
pragmatism”. 

31



diferenças e os hiatos, sem reduzir o pensamento de um ao do outro, dizer que alguns pontos

de contato25 podem ajudar a compreender o projeto da AIME. Para Wittgenstein, a linguagem

é uma “forma de vida” e deve ser tratada com tal, não se pode isolar a linguagem. Quando

descrevemos  um jogo  de  linguagem,  em busca  de  seu  funcionamento,  agimos  como um

etnógrafo,  “uma  pergunta  filosófica  é  semelhante  à  pergunta  pela  constituição  de  uma

determinada sociedade” (WITTGENSTEIN, 1995, p. 14). Anotamos o que vemos e, para tal,

jogamos o jogo que tentamos descrever: 

Os Selvagens têm jogos para os quais (pelo menos nós assim achamos), não
possuem quaisquer regras escritas ou quaisquer instruções. Pensemos agora
na atividade de um investigador que consista em viajar pelas terras destes
povos e elaborar instruções para os seus jogos. Este é todo o símele daquilo
que o filósofo faz (Ibid., p. 27-28).

Lembrando  que,  de  forma  semelhante,  o  livro  da  AIME  parte  de  uma  descrição

etnográfica dos modernos, Latour tem uma compreensão bastante pragmática de como fazer

sua etnografia; como ele mesmo diz, trata-se de uma visão ingenua, até simplista, primeiro

basta  demorar-se,  ou  seja,  localizar-se.  Em  seguida  ouvir,  reconhecer  as  linguagens,

documentá-las e, por fim, descrever o em torno. 

É uma ideia um pouco ingênua de etnografia,  mas sim, eu sempre achei
fosse  bastante  útil:  ficar  um  tempo.  Minha  definição  de  etnografia  é
extremamente  primitiva:  ficar  um tempo,  aprender  a  língua,  documentar,
hanging around...  É uma definição muito ingênua da etnografia, mas é o
único método que sou capaz de usar26 (LATOUR, 2008, p. 349-350, tradução
nossa).

Em sua forma empírica de filosofar, Latour entende que a escrita etnográfica pode

criar descrições mais ricas de situações que os enquadramentos teóricos, que, muitas vezes, a

25 Um cruzamento [WIT.LAT]?
26 Original:  “È un’idea  un  po’ ingenua  dell’etnografia,  però  sì,  ho  sempre  trovato  che  fosse  abbastanza

comoda: rimanere a lungo. La mia definizione dell’etnografia è estremamente primitiva: rimanere a lungo,
imparare  il  linguaggio,  documentarsi,  hanging  around...  È  una  definizione  abbastanza  ingenua
dell’etnografia, ma è il solo metodo che sono capace di usare”. 

32



priori,  pelo  contrário,  estabilizam situações  eliminando  as  contradições  e  os  hiatos.  Essa

forma de teorização pode nos dar a sensação de compreender algo simplesmente por nomear

esse algo, com um novo termo. Ainda que essa estratégia tenha alguma utilidade em alguns

casos, em geral é uma forma mais cômoda de fechar a tampa da caixa-preta de fenômenos que

podem  esconder  muito  mais  ramificações  do  que  o  domínio  teórico  ou  conceitual  do

pesquisador  gostaria  de  aceitar.  Mas  nomear  um híbrido  pode  ser  apenas  uma forma  de

escondê-lo sob uma nova capa. 

2.4 OS MODOS DE EXISTÊNCIA 

Latour  propõe um número de modos de existência  contingentes,  como ele  mesmo

reconhece, mas que  – justamente por estarem reunidos na AIME, coexistindo, convergindo,

amalgamados,  ou  não  – podem  através  de  cruzamentos  binários  funcionar  como  formas

elucidativas,  multiplicando os  mundos  e  as  possibilidades  diplomáticas.  “Como podemos

compor um mundo comum?”27 é a pergunta em destaque na home do site do projeto. Para isso,

o time desses 15 personagens, os modos de existências identificados até agora por Latour

poderão ser complementados por outros pesquisadores na plataforma da pesquisa.  

Não  muito  tempo  atrás,  o  projeto  que  poderia  ter  visto  a  modernização
distribuída por todo o planeta se viu contra a oposição inesperada do próprio
planeta. Será que devemos desistir, negar o problema, ou cerrar os dentes e
esperar por um milagre? Alternativamente, poderíamos indagar sobre o que
este projeto moderno tem significado, de modo a descobrir como ele pode
ser reiniciado em novas bases.28

27 Tradução nossa, ver site do projeto: “How do we compose a common world?”
28 Tradução nossa,  ver site do projeto:  “Not so long ago, the project  that  would have seen modernization

spread over the whole planet came up against unexpected opposition from the planet itself. Should we give
up, deny the problem, or grit our teeth and hope for a miracle? Alternatively we could inquire into what this
modern project has meant so as to find out how it can be begun again on a new footing”. 

33



Trata-se  então  de  uma  forma  de  recomeçar,  recompor  as  bases  da  negociação

diplomática,  investigando  como  se  dá  as  relações  entre  os  modos  de  existência.  Essa

reinicialização é como a formatação de um hd (hard disc) antes da instalação de um novo

sistema operacional. Assim, todos os elementos (softwares e aplicativos) do sistema em uso

serão  identificados,  nomeados,  seus  códigos  serão  analisados  e  os  possíveis  bugs  e

incompatibilidades, mapeados. Nesse processo, alguns erros poderão ocorrer. Nesse sentido, a

aposta da AIME não é tentar reescrever o código bugado, mas sim desviar29, buscando outros

caminhos e soluções para o mesmo problema. Sem, no entanto, esquecer que, na nova versão

desse  sistema  operacional,  no  seu  kernel,  agora  existe  um  fator  que  orienta  todo  o

funcionamento do sistema: o risco de  hardware e  software desaparecerem. Como parecem

indicar os sinais de nossa atual crise ambiental. 

Figura 1 – Modos de existência

Conforme pode ser visto na Figura 1, os 15 modos são agrupados em cinco grupos

29 Como veremos no modo [TEC].

34



distintos, como está previsto, por suas próprias preposições, ou pela semelhança e importância

entre suas funções na metalinguagem que permite a investigação da AIME.

Além disso, complementam essa metalinguagem mais cinco termos, sem eles não seria

possível a identificação dos modos de existência: os hiatos, as trajetórias, as condições de

felicidade e  infelicidade,  os  seres  a  instaurar  e  as  alterações.  Seguindo o site  do projeto,

podemos descrever essas (pre)condições da seguinte forma.

Hiatos  – são como os paradoxos de Zenão30,  como se as descontinuidades fossem

infinitas, ao ponto de impedir qualquer movimento. No entanto, apesar do hiato, a trajetória

persiste. “Todas as continuações de um curso de ação supõem uma descontinuidade que deve

ser superada para definir uma trajetória”.31 A identificação de um modo de existência só é

possível  através  da  contraposição  entre  seu  hiato  e  sua  ideia  de  continuidade.  Deixando

pragmaticamente  Zenão  para  trás,  os  hiatos  podem  tomar  o  lugar  do  grande  debate

transcendência-imanência. 

Há,  evidentemente,  não  imanência  a  partir  da  descontinuidade  finta  do
sempre  permanente  hiato,  mas  também  não  é  transcendência  no  (mau)
sentido de um outro mundo separado da continuidade estabelecida saltando
sobre  o  hiato,  ou  seja,  a  solução  de  continuidade  específica  para  cada
enunciação.32

Trajetórias – são os tipos específicos de conexão ou a rede que deixam em seu rastro

as características de um determinado modo de existência. A melhor imagem para nos ajudar

30 Um dos mais famosos paradoxos de Zenão é ilustrado pela corrida entre Aquiles e uma tartaruga, segundo a
Wikipédia  (https://pt.wikipedia.org/wiki/Paradoxos_de_Zeno):  “Aquiles,  o  herói  grego,  e  a  tartaruga
decidem apostar uma corrida. Como a velocidade de Aquiles é maior que a da tartaruga, esta recebe uma
vantagem, começando corrida um trecho na frente da linha de largada de Aquiles. Aquiles nunca sobrepassa
à tartaruga, pois quando ele chegar à posição inicial A da tartaruga, esta encontra-se mais a frente, numa
outra posição B. Quando Aquiles chegar a B, a tartaruga não está mais lá, pois avançou para uma nova
posição C, e assim sucessivamente, ad infinitum”.  

31 Tradução nossa, ver verbete  Hiatus. “All continuations of a course of action suppose a discontinuity that
must be overcome in order to define a trajectory”. 

32 Tradução nossa, ver verbete Hiatus. “There is, evidently, no immanence since the feint discontinuity of the
hiatus always remains but neither is there (bad) transcendence in the sense of another world separate from
the  continuity  established  by  leaping  over  the  hiatus,  i.e.  the  continuity  solution  particular  to  each
enunciation”.

35



entender esse termo seria “estender” a intencionalidade a todos os existentes, em uma via de

mão dupla que alimentaria a existência do ser em si  em sua relação com o ser enquanto

outro.33 A trajetória, portanto, é uma ontologia do movimento.

Chegaríamos  a  uma  aproximação  melhor  da  trajetória,  se  pudéssemos
estender a intencionalidade dos fenomenologistas para todos os existentes e
transformar  essa  relação  em um caminho  da  existência  que  permitiria  a
reprise do ser-como-outros.34

Condições de felicidade e infelicidade – Expressão inspirada na “teoria dos atos de

fala” de Austin,  refere-se às condições  que permitem reconhecer  algo com verdadeiro ou

falso, sem associá-los à sua condição de existência (se é real ou não). Essa distinção permite

que cada modo de existência tenha sua própria forma de “veridicção”, como na linguística de

Greimas, ou seja, é uma forma distinta de verificação, que evita a redução ontológica dos

modos de existência a apenas uma das três fontes: o real, o social e o discursivo.

Seres  a  instaurar  – Esse  termo  funciona  de  forma  semelhante  a  outro  termo de

Latour, o faitiche, um neologismo que em francês mistura o feito (fait) e o fetiche (fétiche), no

sentido  daquilo  que  criamos  e  percebemos  simultaneamente.  Assim,  o  termo  instaurar35

(inspirado por Souriau) responde com “pertinência” sobre a “essência” dos seres que realizam

a “articulação” entre o mundo real e o simbólico.

Alteração  – Uma  vez  “instaurada”  a  “articulação”  dos  seres,  que  horizontes  se

descortinam  para  a  investigação?  O  termo  retrata  a  trajetória  da  distinção  entre  o  “ser

enquanto ser” e o “ser enquanto outro”, ou seja, entre a substância e a subsistência dos seres.36

Mais  extenso  que  o  termo  alteridade,  a  “alteração”  não  tem  um  termo  oposto  na

33 As trajetórias são fundamentais para entender a proposta da coexistência mediada.
34 Tradução nossa, ver verbete  Trajectory.  “Arrive at a decent approximation of the trajectory if  we could

extend the intentionality of phenomenologists to all existents and transform this relationship into a path of
existence that would allow for a reprise of the being-as-other”. 

35 Ver Latour (2013, p. 164).
36 Será justamente por conta dessa relação que escolhi usar o termo coexistência. Como um modo simultâneo

de falar de substância e de subsistência. Sobre essa opção ver os capítulos seguintes.

36



metalinguagem da AIME, sua função é servir de passagem, criando algum tipo de relação

entre os distintos modos de existência. 

Esse é o termo mais geral que há – mais geral até mesmo que diferença – e
mais geral também do que as noções de eventos, do virtual, do possível, do
não  ser,  da  contradição,  da  negação,  da  alienação,  da  possibilidade,  da
transcendência  e  da  diferença,  noções  que  poderiam  ser  utilizadas
sucessivamente,  na  ontologia,  para  monitorar  os  graus  de  alteração
registrados por um ser.37

Tabela 1 – Tabela dinâmica (Pivot table)38

37 Tradução nossa, ver verbete  Alteration. “This is the most general term there is - more general even than
difference  -  and  more  general  too  than  the  notions  of  events,  the  virtual,  the  possible,  non-being,
contradiction, negation, alienation, possibility, transcendence and "différance", notions that it was possible
to use successively, in ontology, to monitor the degrees by which the alteration of a being was registered”.

38 Tradução nossa, a partir das versões em francês, inglês e espanhol.

37



2.5 OS 15 MODOS

A seguir, uma breve descrição dos 15 modos de existência.

2.5.1 Nem quase-objeto, nem quase-sujeito (Grupo 1)

REPRODUÇÃO – [REP] 

HIATO – Riscos da reprodução.

TRAJETÓRIA – Prolongamento do existente.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Continuar, herdar / desaparecer.

SERES A INSTAURAR – Linhas de força, linhagens, sociedades.

ALTERAÇÕES – Explorar as continuidades.

Segundo o site, o termo "reprodução" tem muitos inconvenientes, mas parece ser o

mais adequado para descrever um modo de existência que não deve ser confundido nem com

a natureza, nem com o objeto conhecido. O termo faz alusão à capacidade arriscada de seguir

existindo, insistindo, resistindo. O “re” que retorna e reinstaura todo reciclo de existência.  

Llamemos pues [REP] por Reproducción (insistiendo en el prefijo "re" de
reproducción),  el  modo de existencia por el  cual  una entidad cualquiera
salva  el  hiato  de  su  repetición,  definiendo  así,  de  etapa  en  etapa,  una
trayectoria  particular, en  la  que  el  conjunto  obedece  a  condiciones  de
felicidad especialmente  exigentes:  ¡Ser o ya no ser!  (LATOUR, 2013,  p.
100).

Imediatamente associado aos seres inertes, como as pedras, esse modo de existência

38



também ajuda a compreender organismos vivos39, línguas, instituições, provérbios, etc.40 Pois

sua trajetória é justamente o prologamento do existente, sua multiplicação, sua fertilidade.

Instaurando  as  linhagens,  sociedades,  etc.  A sua  condição  de  felicidade  é  continuar  ou

desaparecer. A metafísica da [REP] se dá na sutil coexistência mediada pelo tempo, o trajeto

entre ser e não ser, ou entre ser e vir a ser. 

METAMORFOSE – [MET]

HIATO – Crises e choques.

TRAJETÓRIA – Mutações, emoções, transformações.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Fazer passar, instalar, proteger / 

alienar, destruir.

SERES A INSTAURAR – Influências, divindades, psiquismos.

ALTERAÇÕES –Explorar as diferenças.

São as transformações e reinvenções do ser, os rituais de cura, a força xamânica, a

sabedoria alquímica. Nas sociedades tradicionais, o seu espaço é mais facilmente reconhecido

e  muitas  vezes  paradoxalmente  ocultado.  Entre  os  “modernos”,  esse  modo  de  existência

ressurge nos domínios da etnopsiquiatria41 e das terapias alternativas. Quando Latour põe em

xeque a ideia de modernidade, no livro Jamais fomos modernos, de alguma forma reinstaura

uma percepção mais sutil  das tradições não modernas dos próprios modernos,  mas talvez

ainda falte um olhar mais pragmático sobre essas “tradições”. Como fazem, muitas vezes, os

brasileiros diagnosticados com alguma doença mais grave e aparentemente incurável, quando

buscam  alternativas  terapêuticas,  independentemente  de  suas  próprias  crenças  e

39 Os seres da reprodução de alguma forma podem também se referir as formas de sexualidade,  mas não
encontrei referencias explicitas sobre essa relação na obra de Latour.

40 Verbete reprodution.
41 Em 1996, Latour antecipa a descrição desse modo de existência no livro “Reflexão sobre o culto moderno 

dos deuses fe(i)tiches” quando estuda as experiencia do grupo de etno-terapeutas ligados a Tobie Nathan. 
(LATOUR, 2002).

39



epistemologias. 

HABITO – [HAB]

HIATO – Hesitações e ajustes.

TRAJETÓRIA – Cursos de ação ininterruptos.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Prestar atenção / perder a atenção.

SERES A INSTAURAR – Velando pelas preposições.

ALTERAÇÕES – Obter essências.

O [HAB] é onde está nossa atenção, o aqui-agora, de certa forma, se opõe ao modo

[PRE], pois implica a percepção do curso de ação, enquanto este ocorre, sem necessariamente

recorrer  a  um preposicionamento.  Segundo  o  site,  o  [HAB]  tem estreita  relação  com as

instituições  que  nos  permitem superar  as  descontinuidades  e  reconhecer  “o  que  fazer”  e

“como agir” sem partir de pressupostos, como ocorre, por exemplo, no fundamentalismo. Por

isso, o [HAB] pode nos ajudar, nos prevenindo e nos mantendo acordados. Sem essa “atenção

plena”42, acharíamos tudo igual e não perceberíamos os fluxos e as mutações.  

A grande virtude ontológica de hábito é servir de alteridade radical para tudo
aquilo que nos leva a mobilizar, ritualizar, domesticar, prevenir e enganar
(graças à [MET]) com uma aparência de essência; sem [HAB], a noção de
similitude, de semelhança, seria impossível e nós não poderíamos perceber
todos os outros contrastes. [HAB] cobre o formidável poder de metamorfose
([MET]) com o manto da semelhança.43 

Com ajuda da obra de Peter  Sloterdijk,  Latour  distingue o modo de existência  do

[HAB] do  habitus de  Bourdieu,  pois  não  se  trata  de  uma condição  dada  e  natural,  nem

42 “Atenção plena” ou em inglês Mindfulness é uma técnica secular de meditação que exercita a “musculatura” 
da atenção. Ver: GOLEMAN, 2014. 

43 Tradução nossa. Ver verbete habit. “Habit's great ontological virtue is to give radical alterities that we have
begun to mobilize, ritualize, tame, avoid and mislead (thanks to [met]) a semblance of essence; without
[hab],  the  notion  of  similitude,  of  resemblance,  would  be  impossible  and  we  could  not  register  other
contrasts at all. [hab] covers the formidable power of metamorphosis ([met]) with a cloak of resemblance”.

40



necessariamente de uma construção social,  podemos treinar para perceber o [HAB], como

fazem as tradições orientais com suas técnicas de meditação, tornando a percepção do [HAB]

algo semelhante aos faitiches.

Sloterdijk vê a natureza do hábito na prática e treinamento – treinamento
que, gradualmente, dá origem a novos hábitos. Sloterdijk dedica um livro
inteiro ao hábito, em contraste com o habitus (Bourdieu), que para ele se liga
com a noção de ascetismo e impulsos verticais, revisitando toda a tradição
filosófica  para  buscar  a  ligação  entre  a  filosofia  e  sabedoria.  A fim  de
entender esse ponto,  ele reutiliza as noções de verticalidade, acrobacia, o
domínio de si mesmo em toda sabedoria; isso equivale, de fato, para marcar
a descontinuidade do hábito contra a ideia de uma continuidade que é natural
(um ethos) ou social (daí sua crítica do habitus de Bourdieu).44

  

2.5.2 Quase-objetos (Grupo 2)

TÉCNICA – [TEC]

HIATO – Obstáculos, desvios.

TRAJETÓRIA – Zigzags da astúcia e da invenção.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Reordenar, montar, ajustar / falhar, 

destruir, imitar.

SERES A INSTAURAR – Delegações, dispositivos, invenções.

ALTERAÇÕES – Pregar e redistribuir resistências.

[TEC]  são  os  desvios  inesperados,  tecnicamente  falando,  através  dos  quais  os

existentes têm que passar para subsistir. O termo não se limita ao domínio das tecnologias,

pois  são  seus  dribles45 que  deixam  os  complexos  rastros  de  combinações  e  associações

44 Tradução nossa. Ver verbete  habit.  “Sloterdijk sees the nature of habit in practice and training - training
that gradually gives rise to new habits. Sloterdijk dedicates an entire book to habit, which he contrasts with
(Bourdieu's) habitus and which he links to the notion of asceticism and vertical impulses, revisiting the
whole of the philosophical tradition to find the link between philosophy and wisdom. In order to grasp this
point,  he  reuses  the  notions  of  verticality,  acrobatics,  mastery  of  the  self  and  even  wisdom; what  this
amounts to, in fact, is to mark out the discontinuity of habit against the idea of a continuity that is natural
(an ethos) or social (hence his critique of Bourdieu's habitus)”. 

45 Zigzag, hackear, zignal.

41



inusitadas de sua trajetória. 

[…] el adjetivo "técnico" no designa en primer un objeto, un resultado, sino
un movimento que va extraer en los inertes y en los vivos - incluindo el
cuerpo del artesano que cada día se hace más hábil - lo necesario para
mantener  de  manera  durable  y  congelar  uno  de  los  momentos  de  la
metamorfosis (LATOUR, 2013, p. 221).

Segundo  o  site,  a  tecnologia  está  para  o  mundo  técnico  [TEC]  assim  como  a

epistemologia está para o mundo científico [REF]. O termo [TEC] também não se refere aos

objetos do mundo material [REP] – pois, por essa definição, tudo seria técnico.

Os ocidentais dividem as agências em duas listas desconexas – por exemplo,
o porco físico e os búzios simbólicos, o machado físico de aço e as enfeites
simbólicos de penas,  não pertencem à mesma lista:  um compreende uma
“base  material”,  o  outro  uma  “superestrutura  simbólica”.  Portanto,
antropólogos em face de um coletivo desconhecido apoderaram-se de toda
uma  série  de  peculiaridades  derivadas  desta  discrepância:  técnicas
“ineficazes”, dimensões “simbólicas” etc. Todas estas decisões vêm da lista
elaborada de antemão que registra apenas um dos significados da técnica –
um tipo de agência – não o modo de existência [TEC].46

No famoso artigo47 sobre a mediação tecnológica (LATOUR, 2001), Latour defende

um tipo de coexistência entre os humanos e seus dispositivos técnicos; as ações resultantes

dessa interação seriam uma combinação de forças que só pode ser compreendida através de

uma nova mitologia, que superasse o mito do progresso, essa nova mitologia ele chamou de

Pragmatogonia. Assim, sem hierarquizar entre o plano simbólico e o físico, a coexistência

entre humanos e tecnologias pode gerar, nessa cosmogonia, um ser híbrido, não essencialista,

os  artefatos  somos nós  e  nós  somos os  artefatos  (Ibid.,  p.  245).  Por  isso,  podemos falar

46 Tradução nossa, ver verbete technology. “Westerners have apportioned agencies into two disjointed lists -
for instance, the physical pig and the symbolic cowry, the physical steel ax and symbolic feather decorations
do not belong to the same list: one comprises a "material basis", the other a "symbolic superstructure".
Therefore anthropologists faced with an unfamiliar collective seize upon a whole series of quirks derived
from this discrepancy: "ineffective" techniques, "symbolic" dimensions etc. All these judgments come from
the list drawn up beforehand which records only one of the meanings of technique - a type of agency - not
the mode of existence [tec]”.

47 O  artigo  original,  On  Technical  Mediation (LATOUR,  1994b),  foi  reduzido  e  revisado,  tornando-se  o
capítulo 6 do livro A Esperança de Pandora (Id., 2001).

42



tecnicamente  das  ações  e  das  relações,  como  falamos  dos  dribles  surpreendentes  de  um

zagueiro/bola. 

FICÇÃO – [FIC]

HIATO – Vibrações entre matéria/forma.

TRAJETÓRIA – Tripla embreagem: tempo, espaço, actante.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Manter, fazer crer / falhar, perder.

SERES A INSTAURAR – Envio, figurações, formas, obras.

ALTERAÇÕES – Multiplicar os mundos.

A [FIC] está mais próxima de uma forma simultânea de criar e perceber, como no caso

dos quase-objetos faitiches, do que da criação artística que se reconhece restrita ao campo do

imaginário e do simbólico. Latour aproxima o termo de seu advérbio “ficcionalmente” para

indicar  uma  proximidade  criativa  entre  materiais  e  números,  como  ocorre  nos  mitos  e

cosmologias.  A [FIC] instaura obras que podem multiplicar os mundos e se opõe à visão

limitante de objetividade realista do modo Duplo Clique [DC].

E tem sido justamente através da [FIC] que Latour tem feito alguns experimentos de

despertar “antiambientes” (como diria McLuhan). Foi assim com a experiência multimídia de

Paris: Invisible City48, em 1998; com a curadoria da exposição Iconoclash. Beyond the Image

Wars in Science, Religion and Art, em 2002, onde juntou os ambientes da religião, da ciência

e da arte contemporânea (ver LATOUR, 2008); com a reencarnação digitalizada da pintura

“Noces de Cana” de Véronèse.49 Ou com a exposição Making Things Public: Atmospheres of

Democracy50 onde  se  propôs  a  repensar  a  representação  política.  E  mais  recentemente,

partindo  das  colaborações  no  site/projeto  da  AIME,  os  experimentos  diplomáticos,

48 Ver: <http://www.bruno-latour.fr/node/95>.
49 Ver: <http://www.telerama.fr/scenes/comment-la-copie-des-noces-de-cana-a-supplante-l-original, 123438. 

php>.
50 Ver: <http://www.bruno-latour.fr/node/333>

43



pedagógicos e artísticos do laboratório COP21: Make it Work51, da peça Gaia Global Circus52

e da exposição/livro Reset Modernity!.53 

Sobre essas experiências, Latour afirma que se aproximou das artes e dos seres da

[FIC] como um meio de buscar novas formas de sensibilização para as questões ambientais.

[…]  me  aproximei  da  arte  para  lidar  com  isso,  pois  é  preciso  criar
instrumentos que nos sensibilizem e que nos levem a pensar, algo que ligue
as “estatísticas da ciência” e formas de sensibilização ao que elas indicam.
Não há muita gente trabalhando para que nos tornemos mais sensitivos ao
que ocorre com Gaia. Temos de reconstruir a nossa sensibilidade. É preciso
dramatizar, considerar o fim do mundo, e então desdramatizar, para analisar
criticamente  a  questão.  Na  arte,  você  pode  fazer  os  dois,  dramatizar  e
desdramatizar. (…) Se você apenas analisa, não sensibiliza, se você apenas
grita “fogo”, todos saem correndo. É preciso gritar fogo, mas fazer com que
as pessoas se mantenham na sala e pensem (LATOUR, 2014).

REFERÊNCIA – [REF]

HIATO – Distância e diferença entre as formas.

TRAJETÓRIA – Seguir as inscrições.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Informar / perder informações.

SERES A INSTAURAR – Constantes através de transformações.

ALTERAÇÕES – Acesso aos distantes.

[REF] são as “cadeias de referências” necessárias para recompor o sentido da relação

entre  o mundo e  a  linguagem. Distinguindo os  “jogos de linguagem” que identificam “o

verdadeiro e o falso”, dos jogos que indicam o que “existe e o que não existe”. A possibilidade

de  obter  continuidade,  paradoxalmente,  através  dos  “móveis  imutáveis”  que,  apesar  das

transformações, estabelecem conexões de conhecimento entre todas as coisas, não importando

quão distantes estejam. Como ocorre na correspondência entre mapa e caminho:

51 Ver: <http://www.cop21makeitwork.com/make-it-work/>.
52 Ver: <http://www.bruno-latour.fr/fr/node/359>.
53 Ver: <http://www.bruno-latour.fr/node/680> e <http://modesofexistence.org/reset-modernity-an-exhibition/>

44



No obstante, mantiene una coherencia de conjunto que me permite "saber
dónde estoy". La discontinuidad de las referencias termina por ofrecer la
continuidad de un acceso indiscutible. Lo que sucede es que forman un tipo
muy particular de pase (...). La particularidad de tales encadenamientos es
establecer  una  conexión  que  maximice  dos  elementos  aparentemente
incompatibles: por una parte, la movilidad y, por la otra, la inmutabilidad
(LATOUR, 2013, p. 85).

Segundo Latour, foi a descoberta do efeito cumulativo das “cadeias de referências”

que deu à ciência seu poder. Por sua vez, foi esse poder que justificou, por questões políticas,

o  aspecto  indiscutível  da  ciência,  sem  o  qual  não  seria  possível  manter  sua  qualidade

referencial.  No  entanto,  tal  aspecto  só  se  mantém quando  se  ignora  todo  o  trabalho  de

pavimentação de inscrições para a manutenção dessas cadeias.54

Boa parte das teorias funcionalistas da comunicação parte de uma visão determinista

da [REF], como se as condições de felicidade, informar ou não informar, fossem condições de

existência. Ou como se fosse possível transportar informação sem transformação [DC]. 

2.5.3 Quase-sujeitos (Grupo 3)

POLÍTICA – [POL]

HIATO – Impossibilidade de ser representado ou obedecido.

TRAJETÓRIA – Círculo produtor de continuidade.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Retomar e estender / suspender ou 

reduzir o círculo.

SERES A INSTAURAR – Grupos e figuras das assembleias.

ALTERAÇÕES – Delimitar e reagrupar.

54 Verbete reference.

45



Não se  trata  da  instituição  da  política,  apenas  o  modo pelo  qual  reconhecemos  a

distinção entre falar ou agir politicamente ou não. Esse modo de existência caracteriza-se por

um tipo de enunciação envolvente,  e  por isso mesmo circular, ora marcada pela  crise  de

representação, ora pela crise da obediência. A [POL] cria as condições, para alguns coletivos,

que permitem a percepção de pertencimento. As suas formas de validação estão distantes do

jogo de linguagem que determina o certo e o errado.55 Esse é, segundo Latour, um erro de

categoria  frequentemente  associado  a  esse  modo  existência,  que  não  faz  essa  escolha,

preferindo optar entre jogar ou não, ou seja, agir ou deixar de agir.

Basta observar como se comportam os militantes partidários nas redes brasileiras em

época de eleições para ver como funciona o circulo político, quando os defensores do partido

A retroalimentam notícias e denúncias contra o partido B e vice-versa. De nada adianta a

recorrência ao conceito de fato, de verdade ou de realidade, os seres da referência [REF]. O

jornalismo, muitas vezes perdido dentro desse círculo, tanto pode alimentar um lado ou o

outro com a mesma notícia,  pois rapidamente pode ser recrutado,  passando da função de

informante imparcial para a de inimigo golpista. Por isso, o cruzamento [REF].[POL]56 é uma

forma interessante de rever o papel dos grupos/coletivos na politização da ecologia.

DIREITO – [LEI]

HIATO – Dispersão dos casos e das ações.

TRAJETÓRIA – Ponte entre os casos e as ações através dos meios.

CONDIÇÕES  DE  FELICIDADE  E  INFELICIDADE  –  Religar  /  romper  os  planos  da

enunciação.

SERES A INSTAURAR – Seres portadores da segurança. 

55 Verbete politics.
56 Ver: <http://modesofexistence.org/crossings//#/en/ref-pol>.

46



ALTERAÇÕES – Assegurar a continuidade das ações e dos atores.

Como sempre, na AIME, esse é mais um termo adverbializado que deve ser levado em

conta por sua ação, ou seja, aquilo que age legalmente. Segundo o site, uma particularidade

desse modo de existência é o fato de ele ter mantido sua forma de veridicção distante das

ambições de precisão e objetividade.57 O modo [LEI] também é caracterizado por uma mistura

de  força e  fraqueza,  sendo sua pretensa  autonomia paradoxalmente  bem pouco autônoma

(LATOUR, 2013, p. 343). A prática relacionada ao domínio do Direito pouco mudou desde os

primórdios, seus fundamentos têm elementos híbridos que são muito curiosos, basta olhar o

conjunto  de  expressões  usadas:  ação  legal,  provas,  testemunhas,  processos,  julgamento,

penalidade, justiça, instrumento jurídico etc. Uma mistura de [REL], [POL], [REF], [TEC],

[FIC] E [MOR].

RELIGIÃO – [REL]

HIATO – Ruptura dos tempos.

TRAJETÓRIA – Engendramento das pessoas.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Salvar, pôr em presença / perder, 

afastar.

SERES A INSTAURAR – Deuses geradores de presença.

ALTERAÇÕES – Obter a realização dos tempos.

Segundo o site, o termo [REL] não se refere ao vasto campo das religiões instituídas,

nem mesmo às inúmeras redes que o conceito de religião aproxima. Na AIME, o termo [REL]

indica um modo muito particular de transição, de trânsito ou de tradução, que o advérbio

“religiosamente”  revela,  e  que  permite  capturar  uma  parte  do  valor  preconizado  pela

57 Ver modo Duplo Clique [DC].

47



instituição da religião.58 

O  incrível  trabalho  de  estabilizar  e  renovar  uma  mensagem  que  é
constantemente transformada e ainda permanece fiel a sua origem quando
converte aqueles a quem a mensagem é dirigida.59

Um tipo de verdade que só tem sentido quando consegue recriar a quem se destina,

mas  sobre  a  qual  não  temos  nenhum  controle.  Este  modo  de  existência  altera  nossa

temporalidade, instaurando, paradoxalmente, um fluxo que é sinônimo do fim dos tempos.60

2.5.4 Pontes entre quase-objetos e quase-sujeitos (Grupo 4)

APEGO – [APE]

HIATO – Desejos e carências. 

TRAJETÓRIA – Multiplicação dos bens e dos males.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Empreender, interesses / interromper 

as transações.

SERES A INSTAURAR – Interesses apaixonados.

ALTERAÇÕES – Multiplicar os bens e os males.

Na  AIME,  o  termo  [APE]  surge  da  dissolução  do  amálgama  de  modos  que  é  a

Economia.  Assim,  o  “apego”  seria  aquilo  que  atrai  humanos  e  não  humanos,  sem  as

preconcepções  ideológicas  que  prejulgam  esta  relação  sob  o  estigma  do  consumo  (essa

perspectiva muda radicalmente se a ela aplicamos um pouco de relativismo, deixando assim

58 Verbete religion.
59 Tradução nossa, ver verbete  religion.  “The amazing work of stabilizing and renewing a message that is

constantly transformed and yet remains faithful to its origin when it converts those to whom the message is
addressed”.

60 Sobre  o  modo  [REL],  Terence  Blake  tem  formulado  críticas  muito  pertinentes,  no  sentido  de  certa
purificação  da  religião  na  AIME,  quando ela  poderia  ser  vista  como um cruzamento  de  outros  modos
existência. Ver: <https://terenceblake.wordpress.com/?s=religion+latour>.

48



um pouco de lado seu antropocentrismo). A sua trajetória multiplica os bens e os males, e sem

esses  bens  não existiríamos.61 É  nos  estudos  dos  apegos  que  identificamos  os  limites  da

separação  entre  quantitativo  e  qualitativo.  Para  evitar  isso,  a  AIME  propõe  o  uso  de

“Qualculos” (COCHOY,  2008;  LATOUR,  2013,  p.  408),  uma  forma  mista  de  contar

qualificando, ou seja, levando em conta outros valores.

  

ORGANIZAÇÃO – [ORG]

HIATO – Confusão das ordens.

TRAJETÓRIA – Produção e seguimento de scripts.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Dominar os scripts / perder-se dos 

scripts.

SERES A INSTAURAR – Enquadramentos, organizações, domínios.

ALTERAÇÕES – Alterar o tamanho ou a extensão dos quadros. 

Esse modo surge quando, olhando etnograficamente para as instituições, notamos a

forma como se alternam situações caóticas e  organizadas.  São os  scripts que garantem o

sucesso dessas sequências e que, por outro lado, também podem sufocar a vitalidade dessas

associações. O modo [ORG] também compõe o amálgama da Economia.  

MORALIDADE – [MOR]

HIATO – Inquietude sobre os fins.

TRAJETÓRIA – Exploração das pontes entre meios/fins.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Retomar os cálculos / suspender 

escrúpulos.

SERES A INSTAURAR – O “reino dos fins”.

61 Verbete attchment.

49



ALTERAÇÕES – Calcular o ótimo impossível. 

As perguntas que alimentam esse modo de existência são: os fins justificam os meios?

Como otimizar essa passagem sem perder os escrúpulos? Não se trata mais de definir o certo

e o errado, pois cada modo de existência  já  tem sua própria  condição de felicidade e de

infelicidade. Assim, na AIME, a [MOR] também surge da decomposição do amálgama da

Economia, mas não deve ser confundida com o moralismo.

Se o moralismo é tão diferente da moralidade ([mor]), é porque a indignação
do moralismo é baseada em uma escala estabilizada, enquanto a [mor] reabre
a lista e a hierarquia dos seres, a fim de redistribuir a relação entre meios e
fins com base em uma experimentação, olhando caso-a-caso (casuística), o
que precisa ser reprisado constantemente.62

2.5.5 Metalinguagem da investigação (Grupo 5)

REDE – [RED]

HIATO – Surpresa da associação.

TRAJETÓRIA – Seguindo as conexões heterogêneas.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Atravessar os domínios / perder a 

liberdade de investigação.

SERES A INSTAURAR – Rede de irreduções.

ALTERAÇÕES – Estender as associações.

O termo está  diretamente  associado  à  Teoria  Ator-Rede,  mas  agora  compreendido

como uma das ferramentas metalinguísticas da AIME e, portanto, também como um modo de

existência.

62 Tradução nossa,  ver  verbete  morality.  “If  moralism is  so different  from morality  ([mor]),  it  is  because
moralism's outrage is based on a stabilized scale whereas [mor] reopens the list and the hierarchy of beings
in order to redistribute the relationship of ends and means based on an experimentation, on a case-by-case
basis (casuistic), that needs constant reprising”.

50



La noción de red, si la preciso un poco, designa una serie de asociaciones
revelada gracias  a una prueba -  la  de las  sorpresas  de la  investigación
etnográfica  -  que  permite  comprender  por  qué  serie  de  pequeñas
discontinuidades conviene pasar para obtener cierta continuidad de acción.
Este principio de libre Asociación - o, para ser más precisos, este principio
de Irreducción - que se encuentra en el corazón de la teoría del actor-red ha
demostrado su fecundidad al autorizar a numerosos observadores a darse
en  sus  estudios  tantas  libertades  de  movimiento  como  sus  informantes
(LATOUR, 2013, p. 47).

A [RED] que havia sido escondida por todas as simplificações e generalizações das

narrativas  sociológicas  e/ou  históricas  pode  hoje  facilmente  ser  confundida  com  a  rede

internet  que  nada  mais  é  que  a  materialização  (ou  visualização)  dessas  relações  e

associações.63 

Neste inquérito, entendemos o termo rede, como o contrário de domínio, em
dois sentidos: no sentido de um resultado e no sentido de um processo. No
primeiro sentido, a melhor metáfora é a de redes técnicas – telefone, internet,
eletricidade, esgotos, etc; no segundo sentido, é um movimento que registra,
com o avanço da investigação, toda uma série de elementos heterogêneos
necessários à realização de um curso de ação. Cuidados devem ser tomados,
portanto, para não confundir na mesma palavra "rede" que circula uma vez
que tudo está no lugar e a criação do conjunto heterogêneo de elementos
exigidos para a circulação.64

A principal característica da trajetória do modo [RED] é a surpresa, é ela que introduz

as descontinuidades e os imprevistos nos registros de um curso de ação. 

PREPOSIÇÃO – [PRE]

HIATO – Erros de categoria. 

63 Na seção seguinte abordarei as diferenças de abordagem de Latour sobre a rede na AIME e na ANT. 
64 Tradução nossa,  ver  verbete  network. “In this inquiry,  we understand the term network,  as opposed to

domain, in two senses: in the sense of an outcome and in the sense of a process. In the first sense, the best
metaphor is that of technical networks - telephone, internet, electricity, sewers etc; in the second sense, it is
a  movement  that  records,  as  the  investigation  progresses,  the  whole  series  of  heterogeneous  elements
necessary for the completion of a course of action. Care must be taken therefore not to confuse in the same
word "network" that which circulates once everything is in place and the setting up of the heterogeneous
ensemble of elements required for circulation”.

51



TRAJETÓRIA – Detecção dos cruzamentos.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Dar a cada modo sua característica / 

achatar os modos.

SERES A INSTAURAR – Chaves de interpretação.

ALTERAÇÕES – Assegurar o pluralismo ontológico.

O modo [PRE] é fundamental para a realização pragmática da AIME, é esse modo que

precondiciona nossa atenção, nos dando predisposição para a investigação. Latour o relaciona

com as indicações de gênero literário, pois são situações totalmente diversas ler uma narrativa

indicada como romance, biografia, depoimento policial ou tese acadêmica. 

“Preposicional” pode ser usado como um substituto para transcendental. O
transcendental tende a condições de possibilidade, com o risco de acreditar
que esse  movimento explica  algo sobre  oportunidades  atuais,  enquanto o
preposicional  dirige  a  atenção  para  as  chaves  de  interpretação  que,
decididamente,  não  podem  prever  qualquer  coisa  sobre  o  que  se  segue,
exceto o seu tipo de veridicção.65

O modo [PRE] nos permite comparar os outros modos de existência sem sobrepor uma

forma de veridicção a outra, com isso assegura o pluralismo ontológico da AIME. Em outras

palavras, o modo [PRE] media o nosso acesso à própria investigação através do livro, do site,

dos conceitos e da metalinguagem.66

DUPLO CLIQUE – [DC]

HIATO – Horror aos hiatos.

TRAJETÓRIA – Transportar sem tradução.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – Falar literalmente / falar por figuras e 

65 Tradução nossa, ver verbete preposition. “'Prepositional' can be used as a substitute for transcendental. The
transcendental tends towards conditions of possibility, with the risk of believing that this movement explains
something about actual opportunities, whereas the prepositional directs attention towards the interpretive
keys which, crucially, do not foresee anything about what follows, except for their type of veridiction”.

66 Na seção seguinte, abordo algumas das implicações do modo [PRE].

52



tropos.

SERES A INSTAURAR – Reino indiscutível da razão.

ALTERAÇÕES – Manter o mesmo apesar do outro.

Com um pouco de humor, o termo indica o próprio antimodo por excelência, assim

definido  pela  negação  das  transformações,  dos  hiatos  e  das  traduções  necessárias  para  a

realização dos cursos de ação. 

A  história  do  Duplo  Clique  é  a  de  uma  intoxicação  por  formalismo,
decorrente da descoberta inesperada de matemática, que, na verdade, pelo
contrário,  nos  legou a ideia das  cadeias  de referência,  mas que,  após ser
capturada politicamente pela filosofia,  nos legou a ideia oposta,  a de um
transporte sem transformação.67

A seguir veremos como Latour associa os modos de existência traçando as redes e os

fluxos de suas relações através dos cruzamentos entre suas (pre)posições.

2.6 CRUZAMENTOS E PASSAGENS

Em toda trajetória, um momento arriscado é quando surgem as encruzilhadas, seguir

por um caminho ou outro? Seja qual for a escolha, a passagem deixará suas marcas, seus

rastros. Assim também são as trajetórias dos pensamentos, dos conceitos, das pesquisas. A

ciência,  como  diz  Michel  Serres,  “não  é  um  conteúdo,  mas  um  modo  de  circulação”

(SERRES,  1996,  p.  144).  É  nesse  sentido,  segundo Latour, que a  navegação através  dos

cruzamentos  entre  os  15  modos  de  existência  pode  traçar  caminhos  que  aproximem  os

67 Tradução  nossa,  ver  verbete  double  click.  “The  history  of  Double  Click  is  that  of  an  intoxication  by
formalism stemming from the unexpected discovery of mathematics which should, on the contrary,  have
given us the idea of chains of reference but which gave, after being captured politically by philosophy, the
opposite idea of a transportation without transformation”.

53



modernos da composição de um mundo comum, entre outros diversos possíveis. Por enquanto

só  conseguiremos  seguir  alguns  dos  105  cruzamentos  possíveis,  20  ainda  nem  foram

explorados pelo projeto, mas o caminho percorrido, as encruzilhadas superadas, ou evitadas,

deixarão no rastro de nossas escolhas algumas “chaves de interpretação” (nem todas, nem as

mais corretas, apenas as chaves que cruzaram nossos caminhos são percebidas). Chaves que

podem elucidar aspectos da AIME e que nos ajudarão a compor outras rotas e passagens, no

sentido de entender aquilo que estamos chamando de coexistência mediada. 

2.6.1 O quase-sistema de cruzamentos da AIME

No  site68 do  projeto  existe  uma  espécie  de  mapa  dinâmico,  digitalmente

materializado69,  onde os cruzamentos podem ser contemplados,  visualizados e explorados.

Segundo Latour, cada cruzamento entre  os  modos de existência  deve tentar  responder  às

seguintes perguntas: 

1)  Quais  são  as  provas  e  sustentações  particularmente  favoráveis  para  a
detecção  do  contraste  e  dos  erros  de  categoria  (e  qual  é  o  vocabulário
específico para cada cruzamento)? 
2) Como esse cruzamento foi elaborado ou instituído no curso da história? 
3) O que o cruzamento nos diz sobre os dois modos de existência que estão
sendo comparados? 
4) Quais são os objetivos prosseguidos pelo inquérito que permitem esse
cruzamento ser ressaltado e instituído?70

68 O projeto é financiado com uma bolsa pela European Research Council (ERC)  (ver: <http://erc.europa.eu/
projects-and-results/erc-funded-projects/aime>) e em 2013 Latour também ganhou o  Holberg Prize (ver:
<http://www.holbergprisen.no/en/holberg-prize-2013.html>)  no  valor  de  €610.000.  Isso  ajuda  entender  a
complexidade técnica do projeto/site, que envolve uma grande equipe de programadores e pesquisadores das
mais diversas áreas, que alimentam, traduzindo e monitorando as duas versões do projeto/site em francês e
inglês. Além de atualizar um blog do projeto/site, uma timeline com a cronologia do projeto e um perfil no
Twitter. 

69 Latour constantemente relaciona a digitalização com um tipo de materialização; discutiremos isso mais à
frente.

70 Tradução nossa, ver verbete crossing. “1) What are the handholds and trials particularly favorable to the
detection of the contrast and of category mistakes (and what is the vocabulary specific to each crossing)? 2)
How has this crossing been elaborated or instituted in the course of history? 3) What does the crossing tell
us about the two modes of existence being compared? 4) What are the aims pursued by the investigation that

54

http://erc.europa.eu/projects-and-results/erc-funded-projects/aime
http://erc.europa.eu/


A exploração dos cruzamentos  pode ajudar  a  identificar  quando existe  um tipo de

simbiose produtiva entre  os modos de existência,  ou quando, pelo contrário,  o amálgama

resultante ofusca nossa percepção do papel de cada modo de existência em algumas situações

infelizes. Nesses casos pode ser interessante tentar desamalgamar os modos de existência,

mas sem tentar purificá-los, e através desses cruzamentos descrever as características dessa

coexistência.  Talvez  assim – e  essa é,  me parece,  a  aposta  –  os  modos  se  comuniquem,

deixando passar ou deslocar a situação que antes estava amarrada e bloqueada, ou seja, co-

fundida.

Na seção71 do  site  sobre  os  cruzamentos,  existe  um gráfico  triangular  (Figura  2);

quando passamos o ponteiro do mouse sobre os pequenos hexágonos72 desse gráfico,  um

cruzamento  é  representado  e  podemos  ver  o  número73 dos  documentos  e  colaborações

reunidos  sobre  ele  até  o  momento,  cada  pequeno  hexágono  tem  um  tamanho  diferente

indicando graficamente essa quantidade.74 

will enable the crossing to be emphasized and instituted?”.
71 Ver: <http://www.modesofexistence.org/crossings>. 
72 Por sinal, essa é a mesma forma da logomarca da AIME.
73 Até junho de 2015, já eram 58 copesquisadores (dos mais diversos domínios e nacionalidades: filósofos,

antropólogos,  psicólogos,  teólogos,  administradores,  economistas,  cientistas,  artistas,  etc.)  e  119
colaborações  (em  diversos  formatos:  teses,  artigos,  comentários,  vídeos,  imagens,  etc).  Todas  essas
colaborações são avaliadas e podem ser aprovadas ou não por uma equipe de moderadores.

74 Por estar disponível em francês e inglês, cada versão dessa seção, apresenta um número de colaborações e
documento distintos. Notei que algumas contribuições são postadas em uma língua só, como as colaborações
de Eduardo Viveiros de Castro e Isabelle Stengers, por exemplo, que postaram apenas em francês. Outros
co-pesquisadores  postam também as traduções de suas  colaborações,  como é o caso do coletivo GECo
Group.  

55

http://www.modesofexistence.org/crossings


Figura 2 – Cruzamentos 

Quando  clicamos  no  hexágono  correspondente  a  um  cruzamento  podemos  acessar:  sua

descrição75,  documentações,  colaborações,  definições  dos  modos  de  existência  que  o

compõem e os trechos do livro que comentam algo sobre ele. 

Tabela 2 – Temperatura dos cruzamentos

75 Dos 105 cruzamentos possíveis, até agora 20 ainda estão aguardando uma descrição ou análise.

56



Na Tabela 2, podemos visualizar as temperaturas de cada cruzamento, ou seja, uma

indicação  da  atenção  que  cada  cruzamento  teve  até  agora.  Lembrando  que  não  existe  o

cruzamento de um modo de existência com ele mesmo, e nessa tabela vemos a duplicação dos

cruzamentos, para facilitar sua localização nas colunas e linhas. Apesar de Latour e sua equipe

afirmarem nas  descrições  dos  cruzamentos  que  todos  são  importantes,  pode-se  notar  que

alguns, pelo menos por enquanto, estão mais “quentes” que outros.  

2.6.2 Alguns cruzamentos

O cruzamento mais quente até agora é o caso do [REF.REP]76 que segundo o site, se

apresenta desde o debate entre os sofistas e os filósofos, na antiga Grécia. É esse cruzamento

que  permite  falar  ontologicamente  sem  se  limitar  necessariamente  a  uma  forma  de

conhecimento. O modo [REF] é visto muitas vezes como a base do verdadeiro conhecimento,

sendo aquilo que valida nossas certezas. Como se o vínculo entre o conhecimento e o mundo

pudesse  ser  (meta)determinado.  As  cadeias  de  referência  são  criadas  e  percebidas

simultaneamente, semelhantes as atualizações em mapa colaborativo (semelhante ao Waze), a

rota traçada nos ajuda a seguir um percurso através de indicações aproximadas (os móveis

imutáveis), essas marcações temporárias (acidentes, trechos novos, engarrafamentos, etc) são

como as coisas que se reproduzem [REP] no caminho do conhecimento. É justamente esse

dinamismo da [REP] que mantém a relação entre [REF.REP] como a chave para multiplicar

ontologicamente os mundos. 

Por  outro  lado,  outro  cruzamento  bem  quente  é  representado  pelo  amálgama

76 Ver cruzamento [REP.REF].

57



[REF.DC]77 que alimenta de forma inversa ao [REF.REP] a  confusão entre  as cadeias  de

referência e a ideia de que existe uma correspondência entre essas referências e o mundo,

como se não houvesse transportes e mediações nessas indicações, ou seja, como se fossem

imediatas. Ao comparar esses dois cruzamentos identificamos muitos dos erros de categoria

que dificultam os debates entre as formas distintas de compreender e habitar o mundo. É a

partir desses esclarecimentos que a proposta diplomática da AIME pretende compor o mundo

comum. 

Na Tabela 2, chama a atenção a baixa temperatura dos cruzamentos dos modos de

existência, identificados como as metalinguagens do projeto, [PRE] e [RED]. Pode-se dizer

que  eles  são  quase-modos  de  existência,  tendo  sua  principal  função  na  articulação  dos

próprios  cruzamentos  entre  os  outros  modos  de  existência.  O  que  se  justifica  quando

analisamos  o  cruzamento  entre  [PRE]  e  [RED].  Através  do  cruzamento  [PRE.RED]78 a

investigação da AIME evita a tentação de uma fundamentação transcendental, a priori, como

poderia resultar de uma análise que só descrevesse as [PRE], esse foi o erro que alimentou a

tradição kantiana da razão pura. Por outro lado, só dar atenção às [RED] levaria a uma “noite

onde todos os gatos são pardos”, como diria Hegel79, ou seja, a uma indistinção geral, por

conta da profusão e da ramificação infinita  das conexões.  Para Latour, essa é a principal

limitação da ANT:  

O modo em rede é um modo de análise que não é suficiente. A análise ator-
rede é ideal para destrinchar as associações, mas há uma enorme falha, em
particular, a de não entender a variedade das conexões. [...] O ator-rede é um
dos modos, uma das formas de preparar o terreno. Mas ele deixa escapar
essa coisa  muito importante,  seja no direito,  seja  no terreno religioso:  as
pessoas que estão nessas práticas fazem muito bem a distinção entre ciência,
religião, direito. A análise em termos de redes não é capaz de captá-las. Ela

77 Para Latour, a AIME é uma luta incansável contra as exigências imediatistas de correspondência e certeza
representadas pelo modo Duplo Clique [DC]. Ver cruzamento [REF.DC].

78 Ver cruzamento [PRE.NET].
79 Essa curiosa alusão a Hegel se encontra no verbete sobre o cruzamento [PRE.NET]. Para Hegel, a questão

relaciona-se à generalização indeterminada do absoluto, sendo que, no original em alemão, são as vacas e
não os gatos que se tornam indistinguíveis (HEGEL, 1992, p. 29).

58



funciona  muito  bem  como  ferramenta  para  delinear  associações,  mas  é
insuficiente  para  caracterizar  os  modos  de  existência  (LEMOS,  2013,  p.
276).

Assim, com o metacruzamento [PRE.RED] a AIME traça as [RED] de associações,

mas também tenta identificar como ocorrem as diferenciações ontológicas entre os modos de

existência. Lembrando que, enquanto modo de existência, a [PRE] é a metaliguagem, ou seja,

a ferramenta que pressupõe, predispõe os erros de categoria, os cruzamentos, as chaves de

interpretação e o pluralismo ontológico. 

De toda situación, diremos que se la puede capturar en primer lugar en el
modo  [RES],  desplegando  su  red  de  asociaciones  tan  lejos  como  sea
necesario,  luego en el  modo [PRE] - ateniéndonos a calificar el  tipo de
conexiones  que  permiten  su  extensión-.  El  primero  permite  captar  la
multiplicidad de las asociaciones; el segundo la pluralidad de los modos
localizados en el curso de la complicada historia de los Modernos. Para
existir, un ser debe, no solamente pasar por otro [RES], sino también ser de
otra manera [PRE] explorando otros modos, si se me permite decirlo así, de
Alterarse.  Al  proceder  de  este  modo,  esperamos  remediar  la  principal
debilidad que caracteriza toda teoría en forma de red de asociaciones y, que
por  lo  demás  presenta  todo  monismo  en  general:  la  etnógrafa  podrá
conservar la libertad de maniobra propia del análisis de las redes, sin dejar
de  respetar  los  diferentes  valores  a  los  que  sus  informantes  parecen
adherirse con tanto fervor   (LATOUR, 2013, p. 73).

Porém,  se  de  certa  forma  já  nos  acostumamos  ao  papel  da  rede  nas  formulações

teóricas  de  Latour,  resta-nos  compreender  como  se  instaura  sua  preocupação  com  as

preposições. 

2.7 O MODO PREPOSIÇÃO [PRE] 

Fazendo uma analogia com os cruzamentos entre os modos de existência, pode ser

interessante,  para uma compreensão mais profunda da AIME, observar o  entrecruzamento

59



entre  alguns  dos  autores  que  inspiram Latour. Partindo  dos  modos  que  funcionam como

ferramentas metalinguísticas para a AIME, seja de forma proativa com a [PRE] e a [RED] ou

por  negação  com  a  [DC],  dois  autores  destacam-se  como  prerrogativa  dessa  estratégia:

William James [JAM] e Michel Serres [SER].

A metafísica  pragmatista  e  o  empirismo radical  de  James  antecipam diversos  dos

aspectos  conceituais  da  AIME. Só mesmo sendo muito pragmáticos  conseguimos superar

algumas  das  dificuldades  conceituais  de  nossa  tradição  filosófica;  podemos  dizer  que  foi

assim que Latour conseguiu se desvincilhar da encruzilhada pós-moderna (Lyotard), quando

questionou, de forma negativa, o projeto da própria modernidade no já citado Jamais fomos

modernos. Nesse sentido, muitas são as aproximações com James80, que também parte das

transições, mas reconhece as possibilidades do conhecimento objetivo. O problema é quando

negamos sua multiplicidade; segundo James, essa é a base do mundo, sendo a unidade uma

etapa  processual  de  nossas  experiências.  Nossa  consciência  atravessa  esses  fluxos  e

reconhece uma forma de verificação, ou objetividade, na recorrência, recolhida a posteriori.

No site da AIME, James é um dos poucos autores a ter um verbete exclusivo:

Como  diz  Whitehead,  James  fecha  o  parêntese  aberto  por  Locke.  Ele
introduz principais pontos da AIME: o fluxo de experiência pura – o que
equivale a expressar os seres sob a forma de uma retenção do ser através da
transição e transformação. É a James também que devemos a vital inovação -
que  vai  contra  o  racionalismo  e  a  tradição  empirista  –  das  relações
conjuntivas apreendidas na experiência tão diretamente como os disjuntivas;
preposições são um fato da experiência tão direta quanto a experiência do
calor ou da cor. Com suas noções de deambulação, continuidade, experiência
e do pragmatismo como o que alimenta as diferenças, ele é uma importante
fonte de inspiração para AIME. Ele habita no mesmo multiverso e consegue

80 Tradução nossa, ver verbete James. As Whitehead says, James closes the parenthesis opened by Locke. He
introduces aime's main points: the flow of pure experience - which amounts to expressing beings in the form
of a retention in being through transition and transformation. It  is to James also that we owe the vital
innovation - which goes against  the whole of  the rationalist  and empiricist  tradition -  that  conjunctive
relations are grasped in experience just as directly as disjunctive ones; prepositions are a fact of experience
as direct as the experience of warmth or of color. With his notions of deambulation, continuity, experience,
and of pragmatism as that which feeds differences, he is an important source of inspiration for aime. He
inhabits the same multiverse and succeeds in conjoining pragmatic philosophy and the empirical sciences.

60



conjugar filosofia pragmática e ciências empíricas.81

Se mantivermos  o  foco  na  ferramenta  metalinguística  da  [PRE],  podemos  ver  em

James,  sem dúvida,  boa parte  da base conceitual  que sustenta  a estratégia  de Latour. No

verbete sobre a [PRE] encontramos essa interessante citação de James, presente em seu The

Principles of Psychology (1890):

Mas,  do  nosso  ponto  de  vista,  tanto  intelectualistas  e  sensualistas  estão
errados. Se há coisas como sentimentos em tudo, então certamente é por isso
que  as  relações  entre os  objetos  existem  em  rerum  natura, assim
seguramente,  sentimentos  existem  para  conhecer  essas  relações.  [...]
Devemos dizer uma sensação de “e”, um sentimento de “se”, um sentimento
de “mas”, e uma sensação de “por”, tão facilmente como nós dizemos um
sentimento de azul ou uma sensação de frio. No entanto, não fazemos assim:
nosso  tão  inveterado  hábito  de  reconhecer  a  existência  das  partes
substantivas por si só, que até a linguagem quase se recusa a prestar-se a
qualquer outro uso. (JAMES, 2014, tradução nossa)82.

Latour em diversos momentos aponta para uma insuficiência da ANT no que tange a

uma  atenção  mais  específica  ao  que  está  entre  os  nós  da  rede,  algo  que  só  poderia  ser

estudado se fosse possível manter algum tipo de contraste, ou diferenciação entre os nós. A

[PRE] é justamente a ferramenta que permite a realização da investigação, pois é ela que está

entre um nó e outro na rede de cruzamentos traçada pela AIME. 

Mas essa preocupação com o entre na teoria de Latour fica mais clara quando relemos

sua conversa com Michel Serres, em 1991. Quando o quase-jovem Latour, aos 43 anos de

idade,  convence seu quase-mestre,  aos  60 anos,  a  sair  do isolamento  e  encarar  o  debate.

Buscando  esclarecer  os  pontos  obscuros  da  obra  de  Serres,  Latour  realiza  uma  extensa

81 Verbete James.
82 Original: But from our point of view both Intellectualists and Sensationalists are wrong. If there be such

things as feelings at all then so surely as relations between objects exist in rerum natura, so surely, and more
surely, do feelings exist to which these relations are known. [...] We ought to say a feeling of 'and', a feeling
of 'if', a feeling of 'but', and a feeling of 'by', quite as readily as we say a feeling of blue or a feeling of cold.
Yet we do not: so inveterate has our habit become of recognizing the existence of the substantive parts alone,
that language almost refuses to lend itself to any other use.

61



entrevista que, posteriormente, foi publicada em 1992 no livro Eclaircissements.  Através de

cinco encontros/temas, eles percorrem juntos os labirintos do pensamento na obra do próprio

Serres: a formação, o método, a demonstração, o fim da crítica e a sabedoria; esses serão os

fios de Ariadne que nos permitirão segui-los nessa empreitada. Latour, que já tinha publicado

sua visão negativa dos Modernos, no livro Jamais fomos modernos, tenta realçar e até mesmo

situar o pensamento de Serres em relação às tradições filosóficas do Ocidente, partindo da

dificuldade que nós, os leitores de Serres, encontramos quando nos confrontamos com seu

estilo. Misto de literatura,  tratado lógico-matemático, entre a história e a antropologia das

ciências e suas mitologias. 

São muitas as questões levantadas por essa obra conjunta, entre as aproximações e os

distanciamentos  que também são explicitados,  podemos destacar:  a  preocupação dos  dois

autores em evitar uma linguagem muito cheia de novos termos, ou jargões, o que limitaria

suas  reflexões  apenas  aos  iniciados,  por  isso  optam por  retrabalhar  a  linguagem comum

(SERRES,  1996,  p.  39  e  102)  e,  com  isso,  de  alguma  forma  compartilham  a  proposta

diplomática da AIME. Apesar da discordância dos dois sobre a importância do debate para o

avanço das ideias, que para Serres é uma perda de tempo, mas que Latour subverte a partir da

própria  entrevista (Ibid.,  p.  54,  56,  107 e 117).  Para Latour, Serres encontrou uma forma

muito pessoal de jamais ser moderno, uma mestiçagem entre o arcaico e o contemporâneo

através de dobras temporais (Ibid., p. 67, 81, 86, 89). Os dois abandonam a Epistemologia,

que  para  Serres  nunca  conseguirá  ser  mais  rápida  e  eloquente  que  os  próprios  atores  da

ciência (Ibid., p. 77). Mas, seguindo a proposta de nossa precondição, o mais surpreendente

foi  ver muitas das preocupações  e dos cuidados metodológicos  da AIME que, de alguma

forma, já estão ali prenunciados. Como é o caso da atenção com as preposições que, como diz

Serres:

Em vez de abstrair a partir dos substantivos, ou seja, dos conceitos, ou dos

62



verbos, isto é, das operações, e mesmo dos advérbios ou dos adjectivos que
estão ao lado do substantivo ou do verbo, eu abstraio «para», «por», «de»,
etc. ao longo das preposições. Sigo-as como quando seguimos uma direção:
tomamo-la e depois abandonamo-la. Dir-se-ia que o sábio gramático que as
baptizou assim adivinhava que elas  precediam qualquer  posição possível.
Logo  que  tenha  composto  roteiro  desses  espaços-tempos  que  precedem
qualquer tese – tese quer dizer posição –, poderei morrer. Terei feito o meu
trabalho. Já reparou que, em relação aos outros elementos da linguagem, a
preposição tem  quase  todos  os  sentidos  e  quase  não  tem  nenhum,  tem
simultaneamente o  mínimo e o máximo de sentido, exactamente como uma
variável da análise clássica? «De» quer dizer tudo: a origem, a atribuição, a
causa, e quase tudo quanto. se quiser – eis a palavra provavelmente mais
utilizada, na língua francesa,  o que mostra o seu estatuto de língua nobre!  A
via traçada por essa relação parte de todo o lado, vai a, e passa por, quase
todo o lado: como Hermes, passa e não faz nada senão passar. O mesmo
acontece com as preposições «a» ou «por», que denotam mais as maneiras
de traçar relações do que fixam a determinação dessas relações. Um verbo
ou um substantivo fixá-la-iam (SERRES, 1996, p. 147-148, grifo nosso).

Mas é no cuidado com a forma como se constituem as relações, ou seja, um tipo de

cruzamentos entre coisas e conceitos que Serres antecipa de forma mais completa algumas das

estratégias da AIME. Serres chega a dizer que “as relações engendram objectos, seres e actos,

não  o  contrário”  (Ibid.,  p.  149).  Para  além  de  qualquer  essencialismo,  se  queremos

compreender o mal, por exemplo, segundo ele, não devemos esquecer que “o conjunto das

causas do mal é o conjunto das relações; basta, para as conhecer, descrever, […] a rede de

preposições” (Ibid., p. 269). Assim, inventando ou seguindo as vias traçadas das redes que

deslocam o sentido dos quase-objetos investigados, a filosofia de Serres em muito antecipa a

AIME, como podemos ver nesse trecho da conversa com Latour.

Latour: É uma via no mapa ou uma forma de traçar vias diferentes? O seu
argumento  sobre  a  enunciação,  as  preposições,  não  incide  simplesmente
sobre as redes, mas também sobre as formas de traçar redes. 
Serres: Sim. 
Latour: A execução dos traçados, não os traços. 
Serres:  Pre-posições,  como  designar  melhor  as  relações  que  precedem
qualquer posição?  (Ibid., p. 146, grifo nosso).

Por outro lado, o que vai caracterizar a diferença de estratégia entre Latour e Serres

63



também já  está  nessa  entrevista,  quando  Latour  discorda  e  se  posiciona  a  favor  de  uma

atenção maior com os intermediários, o que para Serres implicaria menos velocidade, pois

seria  como  acorrentar  seu  Hermes  nas  notas  de  rodapé  e  nas  referências  bibliográficas.

Vejamos o desabafo de Latour:

(Sua filosofia) É apressada e leva à estrutura. Isso é o que me desagrada mais
na  sua  (filosofia)  hermética,  a  mim  que  já  não  sou  completamente  um
filósofo.  Não extrai  da  mediação senão um aspecto:  a deslocação rápida.
Não considera o outro lado, segundo o qual os princípios não contam. O que
conta é justamente o conjunto das mediações, o enraizamento, a localização,
o lento trabalho dos intermediários etc. Que também não nos fornece. Claro,
o problema não é  seu,  deseja andar depressa  (SERRES, 1996,  p. 96). 

Latour  identifica  no  pensamento  de  Serres  um  tipo  de  estruturalismo  de  raiz

matemática  que  permite  ele  fazer  deslocamentos  temporais  não  lineares,  entre  teorias  e

conceitos aparentemente desconexos, como o caso da antecipação da física contemporânea

pela obra de Lucrécio. No entanto, para Latour, é importante deixar visíveis os rastros que

levam a esse tipo de visão, pois, sem isso, talvez sua missão diplomática de constituir um

mundo comum se torne mais difícil. Assim serão justamente as cadeias de referência que nos

permitirão o deslocamento através das redes e mapas traçados na investigação da AIME.83 

La red logra extenderse justamente porque no establece ninguna especie de
relación entre la res y el intellectus, pero porque no deja de tender puentes
entre una inscripción y la siguiente. En esto estriba toda la rareza de este
asunto  del  conocimiento  y  la  razón  por  cual  James,  con  su  humorismo
habitual, había presentado su "teoría deambulatoria de la verdad"; en ella
afirmaba que en lugar de un "salto mortal" entre palabras y cosas,  en la
práctica, uno siempre se encontraba ante una forma de reptar, muy corriente
y a la vez muy particular, que va de documento en documento hasta alcanzar
un discernimiento sólido y  asegurado sin pasar nunca por las  dos  etapas
obligatorias del Objeto y el Sujeto (LATOUR, 2013,  p. 88).

Os dois autores pensam na articulação entre redes e preposições, mas talvez a principal

83 Lembrando que o projeto incluí até um convite através do site para reunir de forma colaborativa referências
que ajudem a localizar e identificar os modos de existência e os cruzamentos estudados.

64



diferença seja a velocidade de suas abordagens. Latour escolhe precorrer lentamente cada uma

das  conexões  e  dos  deslocamentos,  detalhando  como  as  preposições  interferem  em  suas

trajetórias, por isso mais próximo da deambulação de James, tentará identificar os erros de

categoria, as condições de felicidade e infelicidade, buscando assim ajudar na composição do

mundo comum. Enquanto Serres, como ele mesmo diz:

Gosto que existam relações entre nós, entre as coisas e os objectos de estudo;
já tinha sido convertido pelo deus Hermes. Não tome a palavra «construir»
forçosamente no sentido das pedras sólidas: prefiro os fluidos turbulentos ou
as redes flutuantes (SERRES, 1996, p. 41).

Os dois projetos seguem paralelos, através de dobras não lineares, enquanto Serres

mergulha na turbulência, sua obra respira a velocidade de suas escolhas. Latour reconhece sua

força e sua beleza, mas seguirá metodicamente de forma mais lenta, costurando suas cadeias

de referências e explicitando seus rastros. Pois só assim, acredita, será possível alimentar o

debate, que sua geração experimentou de forma saudável e construtiva e que para a geração

de Serres, pelo menos até então, era o retrato da guerra de egos, tão inútil guerra que nos

legou a trágica experiencia de Hiroshima.

Feito esse percurso, através das cadeias de referências do projeto AIME, poderemos

prosseguir com nossa pesquisa, em que eventualmente recorreremos aos cruzamentos entre os

modos  de  existência  analisados  na  AIME,  contrapondo-os  aos  desafios  de  encontrar  e

descrever os modos de coexistência mediada comunicacionalmente. 

Antes, porém, se faz necessário um alerta. Todo modo de existência é um modo de

coexistência  mediada,  mas  usar  a  palavra  coexistência,  uma  escolha  que  pode  soar

tautológica,  também pode soar ontológica deslocando nossa atenção da já tão impregnada

histórica e culturalmente palavra “existência”. O próprio Latour nos alerta sobre o risco de

uma ontologia essencialista, por isso investiga os modos e não a existência em si.

65



(Ontologia  é)  a  ciência  do  ser  enquanto  ser  (being-as-being)  na  tradição
filosófica. O termo aqui assume o significado de uma investigação sobre o ser
com outros (being-as-other), isto é, como uma multiplicidade de modos de
existência. Referimo-nos neste inquérito só a uma ontologia regional ou local,
uma  vez  que  é  uma  questão  de  realizar  uma  antropologia  filosófica  dos
Modernos.  Ao  contrário  de  metafísica,  no  entanto,  ou  de  múltiplas
cosmologias, a ontologia também tem de abordar a questão da realidade ou a
unidade do mundo comum, que será necessário compor.84

Assim usar a palavra “coexistência mediada” em vez de “modos de existência” é uma

forma  de  manter  um recorte  epistêmico  que  direciona  nossa  atenção  para  as  mediações

comunicacionais. E toda vez que nos esquecermos dessa correlação/deslocamento podemos

lembrar do alerta reverberante de Jano Bifronte, a inesquecível metafigura do livro “Ciência

em ação”, de Latour, aqui readaptada.

Figura 3: Jano bifronte, o alerta.

84 Tradução nossa, ver verbete Ontology. “The science of being-as-being in the philosophical tradition. The
term here takes on the meaning of an investigation into the being-as-other, that is to say as a multiplicity of
modes of existence. We refer in this inquiry only to regional or local ontology since it  is a question of
carrying  out  a  philosophical  anthropology  of  the  Moderns.  Unlike  metaphysics,  however,  or  multiple
cosmologies, ontology also has to address the question of the reality or the unity of the common world that it
will be necessary to compose.”

66



3. RASTROS DE MEDIAÇÃO

67



Os  rastros  do  conceito  de  mediação  ao  longo  da  história  podem  ser  um  pouco

diferentes dos rastros da mediação ao longo da história. Dependendo de como entendemos a

mediação, ela pode ter trajetórias distintas, mas não cabe aqui tentar escavar atrás da essência

da mediação, nem mesmo defender um acesso privilegiado à mediação pura, seja através da

etimologia, da genealogia ou da arqueologia. Os rastros são aquilo que encontramos e por ele

somos encontrados.

Seguir esses rastros nos ajudará a compreender o conceito de “coexistência mediada 

comunicacionalmente” que apresento nesta tese.

3.1 MEDIAÇÃO E MITOS

O Hermes mítico, como mostra Serres, é um bom guia na busca das traduções e dos

deslocamentos de conceitos. Sendo ele o responsável pela mediação entre mortais e imortais,

assim como o Exu das tradições afro-brasileiras (PAIVA, 2012, p. 158), talvez também cuide

da mediação entre humanos e não humanos. Assim, a figura híbrida de um Hermes/Exu pode

compor arquetipicamente uma ponte entre tradições originariamente diversas, mas localmente

remixadas. Para Galloway, Thacker e Wark:

Hermes  é  o  mensageiro  promíscuo  que  acompanha  os  viajantes  em  sua
jornada.  Como  um  guia  divino,  ele  acompanha  os  comerciantes  e  outras
pessoas que se aventuram em mundos estranhos. Hermes está na porta,  no
limiar entre o lar e outros mundos; ele também está numa encruzilhada, na
forma  de  "hermas"85 ou  pilares  de  pedra  que  servem  como  pontos  de
referência  e  marcos  de  fronteira.  Por  conta  dessas  múltiplas  qualidades,
Jacques  Derrida  chamava  Hermes  de  o  "deus  significante";  pois  como

85 Ver verbete herma - https://en.wikipedia.org/wiki/Herma

68



inventor  da  escrita,  Hermes  é  uma  figura-chave  em  qualquer  teoria  da
mediação. (GALLOWAY; THACKER; WARK, 2013, p. 17, tradução nossa).86

Ainda que nossa “modernidade” a experimente como paradoxo, nossos mitos87 nos

circulam, mesmo quando cremos na crença dos outros. Não existe uma epistemologia acima

da terra que, portanto, distribua os critérios de verdade, ou de falsidade, entre mitos e ciências,

mas ainda nos resta redescobrir como coexistir com nossas mediações mitológicas.88 Segundo

Paiva:

O signo de Hermes se faz presente nas narrativas mitopoéticas de Homero,
Hesíodo, Ésquilo, Sófocles, Eurípides, Píndaro e Aristófanes, servindo de farol
aos homens e mulheres de todas as épocas. Inscreve-se na filosofia antiga – na
dialética  platônica  e  na  metafísica  aristotélica  –  como  uma  figura  de
linguagem poderosa, atuando colaborativamente na articulação dos sistemas
de  pensamento  racionais  da  antiguidade  –  no  domínio  do  Direito,  da
Medicina,  da  Engenharia,  e  hoje  suas  emanações  atualizam  a  trama  das
vivências e linguagens eletrônicas compartilhadas (PAIVA, 2012, p. 162). 

Hermes tudo traduz e desloca. Para Serres, ele é o operador de aproximação, mas,

paradoxalmente,  ao  mesmo  tempo  que  media  as  possibilidades  de  interpretações,  pode

obscurecê-las. Caminhando entre hermenêutica e hermetismo, entre chiaroscuro, esse ser não

tem mediador, nem meio termo.

Hermes é sempre um argumentador. Por outro lado, o seu objectivo é sempre
esclarecer os textos de maneira decisiva através de aproximações que não
são apenas inesperadas, mas se justificam pela sua proximidade no tempo
dobrado. Isso eu compreendo, é a metáfora, o jogo regulado da metáfora.
Mas existe, em minha opinião, um segundo hermetismo, que recobre o outro,
que o contradiz, que é hermético no sentido de esotérico, de voluntariamente

86 Original: “Hermes is the messenger, the promiscuous one who chaperones travelers while on a journey. As
the guiding god, he accompanies merchants and others venturing into foreign worlds. Hermes stands at the
doorway, the threshold between the hearth and the outlands; he stands at the crossroads too, in the form of
“herms” or stone pillars which serve as waypoints and boundary markers. For these many qualities Jacques
Derrida famously called Hermes the “signifier god”; indeed as inventor of writing, Hermes is a key figure in
any theory of mediation”.

87 Como veremos a seguir com McLuhan, estamos imersos em uma ecologia cognitiva eletroacústica que nos
aproxima do modo de percepção mítica.

88 Maria, a mãe de Deus (ou de Jesus), também figura entre as imagens míticas da mediação. Segundo os
católicos, ela pode interceder junto ao filho por nós. 

69



esotérico, que não estabelece nenhuma mediação, que as suprime, a que eu
chamaria o lado cátaro (SERRES, 1996, p. 92).

Transmutado  em  Hermes  Trimegisto,  um  amálgama  do  Hermes  grego  e  do  deus

egípcio Toth (o criador da escrita89), é tão misterioso e luminoso quanto Lao-Tse ou Heráclito.

Suas palavras ou aquilo que dizem ser suas palavras,  para alguns,  funda a  quase-ciência,

quase-arte da alquimia. Conforme a lenda (e a música), Hermes escreveu com uma ponta de

diamante em uma placa de esmeralda. Nos labirintos do tempo, sua história se multiplica,

como se em universos distintos. Não nos cabe julgar sua veracidade, validade ou objetividade,

mas antes tentar enxergar como sua “obra” ajuda a instaurar uma forma de pensar a mediação.

Em sua obra “Tábua de Esmeraldas”, a mediação é a ponte entre a unidade e a diversidade:

O que está embaixo é como o que está no alto, e o que está no alto é como o
que está embaixo90. E por essas coisas fazem-se os milagres de uma coisa só.
E como todas essas coisas são e provêm de um pela mediação do um, assim
todas as coisas são nascidas desta única coisa por adaptação. […] Assim, o
mundo foi criado. Disso sairão admiráveis adaptações, das quais aqui o meio
é dado. 

Renegada e até ridicularizada, a alquimia ressurge com a nanotecnologia.91 Mais um

dos caprichos das dobras temporais, diria nosso Hermes/Exu. A alquimia,  ao contrário da

ciência moderna,  sempre reconheceu seu papel de mediação, não se tratava de buscar um

conhecimento imediato, não mediado, não era o caso de purificar e isolar verdades, mas, sim,

combinar e transmutar elementos. A alquimia pode ser vista como uma forma (que jamais quis

89 Como pode ser visto no diálogo Fedro de Platão.
90 Como nos lembra Latour: “A modernidade é muitas vezes definida através do humanismo, seja para saudar o

nascimento do homem, seja para anunciar sua morte. Mas o próprio hábito é moderno, uma vez que este
continua sendo assimétrico. Esquece o nascimento conjunto da “não-humanidade” das coisas, dos objetos ou
das  bestas,  e  o  nascimento,  tão  estranho  quanto  o  primeiro,  de  um Deus  suprimido,  fora  do  jogo.  A
modernidade decorre da criação conjunta dos três, e depois da recuperação deste nascimento conjunto e do
tratamento separado das três comunidades enquanto que, embaixo, os híbridos continuavam a multiplicar-se
como uma consequência direta deste tratamento em separado.  É esta dupla separação que precisamos
reconstituir,  entre o que está acima e o que está abaixo, de um lado, entre os humanos e os não-
humanos, de outro” (LATOUR, 1994a, p. 19).

91 Nanotechnology - the new alchemy: <http://www.nanowerk.com/nanotechnology-news/newsid=41725.php>

70

http://www.nanowerk.com/nanotechnology-news/newsid=41725.php


ser moderna) de explorar a relação entre humanos e não humanos. Assim como a astrologia,92

a alquimia pode ser entendida como um tipo de xamanismo que não nos separa dos astros, da

Terra,  da  Lua  e  do  Sol;  muito  pelo  contrário,  tenta  encontrar  o  meio,  o  médium dessas

mediações.  

Anjos  também  são  mediadores  míticos,  seres  que  Serres  descreve  como  os

intermediários invisíveis de todas as mensagens. Segundo ele:

Hoje, ainda mais que a de Hermes, surge a figura que assume na sua morte,
ou antes na morte de Pã, seu pai, no começo da era cristã, tendo em conta as
influências semíticas: a multiplicidade dos anjos. Existem justamente várias
classes de anjos e a multiplicidade desses portadores de mensagens invade
todo o espaço (SERRES, 1996, p. 163).

Anjos como Gabriel93, um personagem que atravessa as três grandes religiões do livro,

judaísmo, cristianismo e islamismo (onde é grafado como Gibreel94), mas que justamente por

serem mediadores, segundo a Bíblia, não podem ser cultuados.95 Aqui já começamos a ver

alguns sinais de desconfiança na mediação, algo que talvez tenha uma profunda relação com a

escrita e sua ecologia cognitiva. Quem sabe a negação da mediação não esteja por trás da base

de sustentação de todo fundamentalismo? 

3.2 MEDIAÇÃO E SEUS USOS

Muitas são as transmutações do termo mediação ao longo da história. Não se trata aqui

de refazer o percurso etimológico do termo, pois muitas seriam as chaves interpretativas e as

92 O mapa astrológico é um bom exemplo de composição de mundo comum, onde humanos e não humanos
coexistem, agenciando e sendo agenciado nas complexas rotas dos indivíduos, dos coletivos e das escalas
planetárias. A sincronização de nossa presença, sobre a superfície da terra em relação à posição dos astros e
dos planetas, é uma bela metáfora das possibilidades de nossa coexistência.

93 Ver verbete wikipédia: <https://pt.wikipedia.org/wiki/Gabriel_(anjo)>.
94 No livro Versos satânicos, de Salman Rushdie, o personagem Farishta se transmuta no anjo Gibreel. 
95 Ver Colossenses 2:18. 

71



possibilidades de aproximação: mídia,  medium,  medo, (re)medios, meditação, etc.  Em vez

disso, vamos passear por alguns usos do atual senso comum que, muitas vezes, interpreta a

mediação como o lugar da manipulação, da distância, da artificialidade e da inautenticidade. 

O termo mediação atravessa muitos domínios. É muito usado no Direito, onde tem o

sentido diplomático da articulação de um acordo entre partes em litígio, o que não deixa de

ser  interessante  quando  pensamos  no  sentido  diplomático  da  AIME.  Mas,  olhando  a

desambiguação96 do termo em inglês na Wikipédia, vamos encontrar mais seis possibilidades

de utilização do termo: 

Mediação  cultural (Cultural  mediation)  –  um  mecanismo  de
desenvolvimento humano.
Mediação de dados (Data mediation) – a transformação de dados através de
um modelo de mediação de dados.
Mediação (mágica) – uma ideia do pensamento mágico tradicional.
Mediação (Teoria Marxista e media studies) – a conciliação de duas forças
opostas dentro de uma determinada sociedade por um objeto mediador.
Mediação (estatística) – um conceito em psicometria. 
Mediação  de  telecomunicações  (Telecommunications  mediation)  –  um
processo que converte os dados de chamada para um formato que pode ser
importado por um sistema de faturamento ou outra aplicação.

Vamos nos concentrar no verbete97 relacionado às concepções marxistas e aos estudos

de  mídia,  em  que se  pode  visualizar  o  horizonte  conceitual  que  opõe  duas  formas  de

compreender a mediação, pelo menos no domínio das ciências humanas. A visão simplificada,

como condiz a um verbete enciclopédico, identifica uma oposição entre interpretações que se

inspiram  na  obra  de  Marx  ou  na  de  McLuhan.  Segundo  o  verbete,  a  conceituação  de

mediação, no domínio da comunicação que se inspira na matriz marxista, entende que ela

indica algum tipo de distanciamento, ou alienação, entre o homem e sua verdadeira natureza,

ou entre o homem e a verdade (o duplo clique?). A cultura burguesa, a manipulação midiática,

96 Tradução nossa, ver: <https://en.wikipedia.org/wiki/Mediation_(disambiguation)>.
97 Ver: <https://en.wikipedia.org/wiki/Mediation_(Marxist_theory_and_media_studies)>.

72



a religião etc. seriam formas mediadas de alienar o homem de sua essência.  Essa perspectiva

crítica comunga com os estudos de autores como Jesús Martín-Barbero, para quem: 

As mediações passam a ser transformação do tempo e do espaço a partir de
dois grandes eixos, migrações e fluxos de imagens e, como consequência, as
duas mediações fundamentais para pensar o processo de mutação cultural
são, para ele, a identidade e a tecnicidade (RONSINI, 2010). 

Segundo essa perspectiva, os estudos de mídia devem denunciar a forma como o poder

associado  aos  meios  de  comunicação  de  massa  conduzem  os  rebanhos  alienígenas,  ou

alienados,  ao  consumo  e  ao  abate  de  sua  liberdade.  Excessivamente  ideologizada,  essa

abordagem geralmente funciona bem para arregimentar ativistas que pregam a excomunhão

de algumas empresas que ainda insistem em mediar o acesso imediato ao real.  Galloway,

Thacker e Wark apontam para a insuficiência dessas abordagens:

Não existem estudos de mídia que há décadas definem produção cultural
como  um  agregado  complexo  de  diferentes  tipos  de  práticas  inter-
relacionadas  produzindo  diferentes  tipos  de  artefatos  inter-relacionados?
Mesmo se isso for verdade, nós ainda afirmamos que os estudos de mídia
hoje operam com uma concepção um pouco limitada do que são os meios.
Novos  tipos  de  paroquialismos  invadiram  a  conversa,  assim  que  estava
começando a ficar interessante. Novos tipos de limitações e preconceitos têm
tornado difícil para os estudiosos de mídia dar o passo final e considerar as
condições  básicas  da  mediação.  Pois  assim  como  o  pós-estruturalismo
celebra  o  jogo  livre  (free  play)  da  textualidade,  continua  a  haver  uma
tendência que tratar os meios de comunicação “subordinados” ao texto como
algo problemático, como algo que gera certa ansiedade metodológica. Se o
texto (ou a tela, ou a figura plana) é um “bom” objeto no criativo jogo de
interpretação, a mídia é o objeto “ruim” do poder e da vulgaridade. Portanto,
temos  de  lutar  por  teoria  da  mídia,  mesmo quando  reconhecemos  a  sua
capacidade  para  a  estagnação  e  repetição  (GALLOWAY;  THACKER;
WARK, 2013, p. 7, tradução nossa).98

98 Original: “Has not media studies, for decades already, defined cultural production as a complex aggregate of
different kinds of interrelated practices producing diff erent kinds of interrelated artifacts? Even if this is
true, we still contend that media studies today operates with a somewhat limited conception of what media
are. New sorts of parochialisms have invaded the conversation, just as it was starting to get interesting. New
kinds of  limitations and biases  have  made it  difficult  for  media scholars  to  take  the  ultimate  step and
consider  the  basic  conditions  of  mediation.  For  even  as  post-structuralism celebrates  the  free  play  of
textuality, there remains a tendency to treat the media “beneath” the text as something of a problem, as
something about which one has methodological anxieties. If text (or screen, or the picture plane) is the
“good” object of creative and interpretive play, media is the “bad” object of power and vulgarity. So we must
fight for media theory, even as we acknowledge its capacity for stagnation and repetition.” 

73



Não  se  trata,  evidentemente,  de  descartar  a  utilidade,  em  algumas  situações,  das

perspectivas que operam com a dinâmica entre controle e liberação da informação. No caso da

presente pesquisa, a pressuposição de que determinados grupos estão “alienados” ou sendo

“manipulados” nos desviaria de tentar entender como se constitui os modos de coexistência

mediada comunicacionalmente.

3.3 MEDIAÇÃO É A MENSAGEM

Na outra margem do verbete citado, estão as derivações teóricas que partem da obra de

Marshall  McLuhan  (1911-1980).  Podemos  dizer  que  McLuhan  olhava  o  entorno

contemporâneo como quem estuda uma tribo estranha, como em uma etnografia que parte do

cotidiano. Assim como se fosse um etnógrafo do entorno, do aqui-agora, ele recolhe artefatos

(tecnologias), artesanato (meios), pinturas rupestres (publicidades), estuda o comportamento,

as linguagens, as instituições e os ritos. "Eu não explico – eu exploro", dizia ele (STEARN,

1967), assim com suas explorações, foi reunindo indícios que poderiam nos ajudar a coexistir

com o vórtex, o redemoinho informacional. 

Para ele,  a melhor metáfora dessa situação estava no conto de Edgar Allan Poe  A

Descent  into  the  Maelström (1841),  onde  um navegante  náufrago  estuda  os  padrões  do

redemoinho, enquanto afunda, buscando uma forma de sobreviver/conviver. Também se pode

dizer que McLuhan tentava entender o desaparecimento de seu mundo (a cultura clássica da

literatura) no vórtice99 eletrônico (Maelstrom). Ele mesmo dizia não ser o caso de julgar se os

novos fenômenos são bons ou maus, a questão é entendê-los (ou estendê-los), portanto, a

99 Nesse sentido , é muito interessante assistir a visualização do modelo de um vortex solar criado por Nassim 
Haramein. Ver no youtube: <https://youtu.be/q2ZOc_UkNC4>. 

74



princípio, nem apocalítico, nem integrado (ECO, 1993). 

Segundo  McLuhan,  esse  turbilhão  informacional  apresenta-se  como  uma  nova

ecologia cognitiva e desde o telégrafo tem se intensificado. Assim, a água que nos envolve

nesse turbilhão de mensagens não é mais a mesma do telégrafo, mas ainda é fruto do mesmo

fluxo elétrico. Não podemos esquecer que a digitalização é uma forma de eletricidade. Para

ele: “A eletricidade viria a causar a maior das revoluções, ao liquidar a seqüência e tornar as

coisas simultâneas” (MCLUHAN, 2001, p. 26). A eletricidade se expande sem reconhecer

diferenças  culturais,  para  ela  não  existem  castas,  nem  credos.  À  noite,  nos  terreiros  de

candomblé ou nas sinagogas, a luz elétrica ilumina a todos. Também não existe dúvida quanto

ao efeito do ato de ligar uma luz: “A luz elétrica é informação pura. É algo assim como um

meio sem mensagem” (Ibid., p. 22). De forma semelhante, a mídia propaga a informação e,

sendo o meio a mensagem, sua mediação é seu sentido.  

Não percebemos a luz elétrica como meio de comunicação simplesmente
porque ela não possui “conteúdo”. É o quanto basta para exemplificar como
se falha no estudo dos meios e veículos. Somente compreendemos que a luz
elétrica é um meio de comunicação quando utilizada no registro do nome de
algum produto. O que aqui notamos, porém, não é a luz, mas o “conteúdo”
(ou seja.  aquilo  que  na  verdade  é  um outro  meio).  A mensagem da  luz
elétrica  é  como a  mensagem da  energia  elétrica  na  indústria:  totalmente
radical, difusa e descentralizada. Embora desligadas de seus usos, tanto a luz
como a energia elétrica eliminam os fatores de tempo e espaço da associação
humana,  exatamente  como  o  fazem  o  rádio,  o  telégrafo,  o  telefone  e  a
televisão,  criando a  participação em profundidade (MCLUHAN, 2001,  p.
23).

Para McLuhan, a mediação é como um processo, um ambiente invisível como água

que só percebemos quando somos chocados por antiambientes. Os meios, então, agem e se

agem  são  atores.  Essa  percepção  foi  tachada  por  muitos  críticos  como  um  tipo  de

“determinismo  tecnológico”.  Segundo  Erick  Felinto,  “etiquetar  alguém  como

tecnodeterminista ainda é ‘um pouco como dizer que tal pessoa gosta de estrangular lindos

filhotinhos de  cachorro’”,  mas,  segundo ele,  a  acusação tem perdido força  à  medida que

75



avançam as discussões sobre o pós-humanismo. Kittler, por exemplo, não tem nenhum pudor

em afirmar que “os meios determinam nossa situação” (PEREIRA, 2011, p. 10-1).

As extensões de McLuhan são um tipo de coexistência, mas ainda não nos permitem

respeitar ontologicamente aquilo que, com nós, coexiste (STANGL, 2011). McLuhan produz

belas  metáforas  de  descentramento  que  comunicam nossa  mistura,  nosso  ser  híbrido,  em

imagens como: a bicicleta é a extensão das pernas, os óculos são extensão dos olhos, a faca é

a extensão das unhas, o chapéu é a extensão do cabelo, o carro e as roupas são extensão de

nossa pele. McLuhan entende e estende todas as tecnologias:

[…] como extensão de nosso próprio corpo, de nossas próprias faculdades,
quer se trate de roupa, habitação, quer se trate dos tipos mais familiares de
tecnologia, como a roda e o estribo, que são extensões de várias partes do
corpo.  A necessidade de  amplificar  a  capacidade  humana  para  lidar  com
vários ambientes dá lugar a essas extensões tanto de ferramenta quanto de
mobiliário. Essa amplificação de nossa capacidade, espécie de deificação do
homem, eu a defino como tecnologia (MCLUHAN, 2005, p. 90). 

Assim  “todos  os  artefatos  humanos  –  língua,  leis,  ideias,  hipóteses,  ferramentas,

vestuário, computadores – são extensões de nosso corpo físico” (Ibid., p. 335), O corpo como

lugar desse cruzamento, atravessado entre modos de existências. Segundo McLuhan, nossa

materialidade se desloca “tendo prolongado ou traduzido nosso sistema nervoso central em

tecnologia eletromagnética, o próximo passo é transferir nossa consciência para o mundo do

computador”  (Id.,  2001,  p.  81).  Essas  metáforas  de  McLuhan  são  como  narrativas  que

descrevem o movimento de nosso foco de atenção, entre nossos corpos, não mais purificados,

nem isolados, mas imersos em redes de atuação que conjugam nossas identificações. Como

dizia  McLuhan,  “objetos  não  são  observáveis,  apenas  as  relações  entre  os  objetos  são

observáveis”  (STEARN,  1967,  p.  292).  A  “extensão”  também  pode  ser  entendida  (e

estendida)  como  um  tipo  de  mediação,  e  sua  mensagem  comunica  a  transformação  ou

tradução  de  um meio  em outro.  A “massagem”  é  uma ação  física,  real  e  simbólica.  As

76



extensões são relações intensificadas, “massagens100” sobre nossa atenção. O fato de algo ser

estendido,  o olho ou a  pele,  remete a  um deslocamento,  a  um híbrido espaço-tempo que

desindividualiza os corpos.

No  entendimento  da  mensagem,  não  podemos  desprezar  a  forma  como  ela  foi

transmitida.  Se  for  escrita,  falada,  filmada,  cantada,  pintada,  se  for  um  gesto  ou  uma

expressão facial, isso irá interferir no seu sentido, pois cada forma envolve uma gramática de

uso. Existe um acordo cognitivo que permite que todos reconheçam um toque de telefone e

uma imagem de cinema como tais. Estamos afundando no mar dos estímulos informativos e,

segundo McLuhan, a nossa única esperança é reconstruir o sentido narrativo, seja mítico ou

estético,  do  nosso  caótico  entorno (STANGL,  2012).  Suas  teorias  e  experimentações  são

tentativas de nos alertar e acordar da “narcose” a que estamos submetidos, uma vez que não

estamos sabendo lidar com o tsunami informacional. Segundo ele, existem quatro perguntas

fundamentais,  um  tetraedro  que  nos  ajuda  a  entender  o  funcionamento  das  mediações

tecnológicas: 

1ª - o que esse meio vai aperfeiçoar (enhances)? 
2ª- o que tornará obsoleto (obsolesces)? 
3ª- o que irá recuperar (retrieves)? 
4ª- depois de seu ápice, como esse meio se transformará em seu oposto (reverses)? 

Figura 4 - Tetraedro

100 McLuhan usava a imagem da massagem no lugar da mensagem, segundo ele somos massageados pela
informação.  Não  deixa  de  ser  curiosos  associar  essa  visão  aos  recentes  estudos  que  apontam  as
transformações de nossos cérebros por conta do uso de smartphones, por exemplo, ver: GHOSH, GINDRAT,
CHYTIRIS, BALERNA e ROUILLER, 2015.

77



Se pensamos no carro como um meio de transporte, as respostas ao tetraedro poderiam ser: 

1º – o carro aprimorou nosso deslocamento; 
2º – tornou obsoletas as carroças; 
3º – recuperou o nomadismo (contemplação dinâmica) e, enfim, 
4º – gerou os engarrafamentos (contemplação estática). 

Segundo ele,  um recurso como o replay, muito usado na transmissão televisiva de

eventos esportivos (MCLUHAN, 2005, p. 339): 

1º – aguça a percepção dos processos cognitivos; 
2º – torna obsoleta a sequência cronológica linear; 
3º – resgata o sentido estrutural do evento, sem necessidade da experiência; 
4º – e paradoxalmente, por fim, estimula a tradição. 

A formulação dessas “leis”,  ou fluxos,  está  em sua obra póstuma,  Laws of  Media

(1988), escrita com ajuda de seu filho Eric McLuhan, e representa um dos grandes legados do

seu pensamento.  As suas leis  são como jogos de linguagem que nos ajudam a identificar

padrões  que  são  sentidos  como  presenças,  ou,  como  veremos,  uma  forma  pragmática  e

empírica de identificar os modos de coexistência. Por exemplo, quando olhamos os satélites,

através do prisma do tetraedro (MCLUHAN; MCLUHAN, 1988, p. 151).

1º – exalta a percepção do planeta, 
2º – tornando obsoleta a ideia de natureza,
3º – recupera o envolvimento ecológico
4º – e levando a implosão populacional. 

Conforme  Lévi-Strauss:  “o  homem  primitivo  é  inevitavelmente  ecológico” (1966

apud.  MCLUHAN;  MCLUHAN, 1988,  p.  150).  Ou seja,  a  coexistência  com os  satélites

ajudou a recuperar (3ª  lei)  a ecologia cognitiva da vida tribal.  No mundo tribal,  todas as

informações também são simultâneas  – os sons de aves,  o barulho das folhas, o vento,  o

zumbido de uma flecha –, mas, ao contrário de nós, todas essas informações fazem parte de

um universo mítico que, para eles, tem um profundo sentido. Tudo está relacionado com tudo,

todas as coisas estão conectadas, uma condição que, para o homem moderno, é a chamada

paranoia  (Ibid.,  p.  150).  Seguindo  na  exploração  de  nossa  convivência  com os  satélites,

78



McLuhan aponta a transformação do mundo em palco (4ª lei), o reverso da população, saindo

da  condição  de  meros  espectadores,  para,  como  em  um  reality  show,  ator/rede,

ator/participante. Continuando o ciclo do tetraedro, que não é necessariamente linear, ele nos

leva à obsolescência da ideia de natureza (2ª lei), ideia que, segundo Lewis Mumford101 foi

uma invenção dos gregos.  Citando Mumford e  sua compreensão do espaço urbano como

orgânico,  McLuhan  vê  que  os  satélites  criam  a  percepção  do  ambiente  sob  controle,

monitorado como em um laboratório (MCLUHAN; MCLUHAN, 1988, p. 151).

Para McLuhan, o desenvolvimento da escrita e do alfabeto, cogestaram as condições

para uma forma compartimentada de ver o mundo. O alfabeto é uma classificação fonética

sem sentido, uma extensão visual de nossa fala. O sentido para o homem de culturas letradas é

dado pela leitura, uma forma lenta de compartilhar informação que vem se misturando com

outras  formas  desde  a  invenção  do  telégrafo.  Vilém  Flusser102 também  escreve  sobre  a

transformação da nossa percepção depois da escrita. Segundo ele, 

O estilete usado para escrever volta-se contra as imagens que nós fizemos do
e  a  partir  do  mundo  objetivo.  Ele  volta-se  contra  qualquer  zona  do
imaginário, mágico e do ritual, que colocamos diante do mundo objetivo. Ele
dilacera  nossas  representações  do  mundo  para  organizá-las  de  forma
esfarrapada  em linhas  ordenadas,  em conceitos  que  podem ser  contados,
narrados e criticados. O mito de criação do homem mostra o engajamento
antimágico  de  todo  escrever.  Por  isso,  qualquer  escrita  é  terrível  por
natureza: ela nos destitui das representações por imagens anteriores à escrita,
ela nos arranca do universo das imagens que, em nossa consciência anterior
à escrita, deu sentido ao mundo e a nós (FLUSSER, 2010, p. 29).

A escrita é por si só iconoclasta, uma destruidora de ídolos. A forma como inserimos

códigos sobre uma superfície,  a dor e o esforço da inscrição,  algo que perdura em nossa

relação com a escrita, advém, segundo ele, dessa violência com o mistério. Mesmo depois de

tornarmos  a  escrita  mais  fluida,  passando do lápis  aos  teclados  das  antigas  máquinas  de

101 Interessante observar que Latour (2001) também cita Mumford no artigo sobre mediação técnica.
102 Flusser foi  leitor de McLuhan e o cruzamento entre o pensamento dos dois foi tema da revista Flusser

Studies nº 6 (2008) - http://www.flusserstudies.net/archive/flusser-studies-06-may-2008 

79



escrever – onde o bater nas teclas gerava um tipo de interferência sonora, de alguma forma –,

a violência do gesto sobrevivia. Hoje, quando teclamos em nossos dispositivos,  notebooks,

smartphones e  tablets, sentimos menos o esforço de antes. A violência hoje se dá sobre a

energia que gastamos para manter a atenção sobre um ponto. Se considerada assim, sob o

aspecto energético, um ponto “.”, escrito sobre a pedra, impresso sobre o papel e projetado na

tela, são formas distintas de concentração de luz. E, portanto, formas distintas de enxergar o

que está sendo dito. Segundo McLuhan:

[…]  as  revoluções  na  apresentação,  acondicionamento  e  distribuição  de
ideias e sentimentos modificaram não só as relações humanas, mas também
as sensibilidades. [...] ignoramos profundamente o papel da alfabetização na
formação  do  homem  ocidental,  desconhecendo  igualmente  o  papel  dos
meios de comunicação eletrônica na modelação dos valores modernos. [...]
Os  meios  eletrônicos  de comunicação do homem pós-letrado  contraem o
mundo reduzindo-o às proporções de uma aldeia ou tribo onde tudo acontece
a  toda  gente  ao  mesmo  tempo.  [...]  A televisão  dá  essa  qualidade  de
simultaneidade aos eventos na aldeia global. [...] Se isso é bom ou mau, é
uma questão que ainda falta apurar. [...] Sem uma compreensão da gramática
dos meios de comunicação,  é impossível  ter  esperança de se atingir  uma
consciência  contemporânea  do  mundo  em  que  vivemos  (MCLUHAN;
CARPENTER, 1971, p. 16).

Para  McLuhan,  a  obra  de  James  Joyce  anuncia  a  ambiência  acústica  na  era  do

tribalismo elétrico,  uma literatura pós-letrada e  quase um tipo de engenharia.  A literatura

contemporânea, principalmente as experimentações de Joyce, cria o que McLuhan chamava

de antiambiente. Foi assim que ele percebeu a “água” ou a ecologia cognitiva em que estava

imerso. 

As metáforas e os paradoxos de McLuhan são formas muito criativas de abrir caixas-

pretas103 daquilo que entendemos como sendo as novas mídias. A “aldeia global” é uma boa

metáfora para quem nunca foi moderno, além de sinalizar a busca de uma visão que supere as

103 Como é possível ver/ler ao longo dessa pesquisa, muitas vezes recorro ao cruzamento Latour e McLuhan
[MCL.LAT],  as  aproximações  e  contrastes  entre  suas  teorias,  parecem  abrir  caminhos  para  os  novos
horizontes que tento explorar. No entanto, para manter o foco nessa trilha pode ser útil ignorar algumas
diferenças e divergências, que parecem servir apenas para alimentar a postura crítica da imobilidade.  

80



limitações da linearidade de uma ecologia cognitiva desenvolvida na modernidade, a partir da

leitura. Muitas das ideias de McLuhan foram criadas a partir de um fecundo debate sobre os

aspectos culturais da comunicação com o antropólogo Edmund Carpenter. Foi ele que lhe

apresentou o mundo acústico dos esquimós e lhe ajudou a exercitar certo tipo de simetria,

superando um ponto de vista,  a  princípio,  etnocêntrico.  McLuhan  passeia entre  literatura,

filosofia, narrativas históricas e antropológicas, compondo um mosaico que tenta descrever

nossa relação com os mais diversos objetos técnicos. 

3.4 MEDIAÇÃO E DIGITALIZAÇÃO

A digitalização transformou a informação dos discos, dos livros, das fotos, dos filmes,

dos mercados, dos corpos e das mentes em eletricidade. Se o telefone (elétrico), como disse

McLuhan, tinha nos transformado em seres desencarnados, a digitalização nos  reencarna,

como diz Latour, em perfis, rastros, textos, fotos, vídeos, compras etc. A eletrificação tinha

(tem) a velocidade e a compressão das distâncias, tão imediato quanto o ambiente acústico. A

informação elétrica vem de todos os lados. Sem as limitações geográficas da voz, a luz nos

globalizou. A digitalização, por outro lado, traz a (i)mobilidade (como os “móveis imutáveis”

de  Latour)  e  um  global  sem  temporalidade,  ou  seja,  sem  tatilidade,  um  outro  tipo  de

experiência metafísica e glocal. Como seria olhar a digitalização sob o prisma do tetraedro? 

1º expande o espaço e comprime o tempo; 
2º retorno da metafísica, ou o pluriverso?; 
3º torna obsoleta a humanidade; 
4º no reverso, comprime o espaço e expande o tempo.

A TV desmaterializa a informação, como o telefone e o telégrafo, transformando-a em

fluxo, como ocorre na fala. Na verdade, um transporte, do meio ar para o meio elétrico. A

81



digitalização,  assim  como  o  impresso,  são  materializações  da  informação.104 Mas  a

digitalização é um híbrido de matéria e fluxo. O livro transporta a informação no espaço e no

tempo, a digitalização transporta o espaço e o tempo através da informação. Não se trata de

focar nas redes que já estavam ali antes da digitalização, mas, sem esquecer delas, pode ser

mais interessante descrever empiricamente a experiência contemporânea, principalmente dos

jovens, no ambiente cognitivo digitalizado. Que tipo de mediação é essa? Como ela altera a

nossa coexistência? 

A base  de  toda  experiência  é  empírica.  Quando  nos  deslocamos  entre  ambientes

distintos  e  descrevemos  esse  processo,  fazemos  etnografia,  falamos  da  coexistência  entre

sujeito e objeto. Uma coexistência mediada, pois ocorre através e entre ambientes distintos.

McLuhan falava  que  os  artistas  conseguiam antecipar  nossa experiência  de  deslocamento

entre ambientes distintos, chocando-nos com um antiambiente. Ou, como às vezes dizemos,

“nos tirando o chão”, ao menos na sua época essa sensação parecia mais tangível. Latour

também  tem  feito  experiências  sensoriais,  mas  não  de  um  antiambiente  e,  sim,  de

multiambientes com ajuda dos seres da [FIC].

3.5 MEDIAÇÃO E ARTE

Colega de Latour na época das pesquisas no CSI, Antoine Hennion é citado por ele

como inspirador de seu conceito de mediação (LATOUR, 2012a, p. 30). O famoso exemplo

da mediação divina na obra de Bach, acusado de blasfêmia por mediar a relação com Deus

através de sua obra (Id., 2013, p. 269), é uma boa ilustração dos questionamentos trazidos

104 É interessante observar os casos da digitalização de obras ameaçadas de “extinção” pelo Estado Islâmico.
Ver: “Ameaçados pela guerra, monumentos são escaneados a laser em 3D”: <http://nytiw.folha.uol.com.br/
#/folha/content/view/full/34709>. 

82



pela Sociologia da Arte de Hennion. Por que ignorar a força ontológica das obras de arte,

reduzindo toda experiencia estética a precondições socioculturais? Segundo Ferreira, a obra

de Hennion aponta para

[…] o problema das “formas clássicas de Sociologia”: “a falta radical de
preocupação com as próprias obras”; “as obras não agem”. O interesse está
todo  nas  suas  condições  e  determinações  sociais,  e  qualquer  relato
envolvendo experiências  estéticas  é  “automaticamente  tomado como uma
manifestação das ilusões dos atores a respeito de suas próprias crenças [...]
ou os produtos convencionais [e “arbitrários”, “palavra-chave em qualquer
análise  em  termos  de  crença”]  de  uma  atividade  coletiva”  (FERREIRA,
2010).

Segundo Hennion (2003), o actante musical possibilita fazer uma análise positiva das

mediações humanas e materiais durante a performance/execução e consumo/fruição da obra,

através dos gestos, dos corpos nos shows, ou através dos diversos suportes de difusão, como

discos,  cds, vídeos e  streaming.  Para ele,  as mediações são formas positivas de seguir  os

rastros da nossa coexistência com os seres da ficção [FIC], não uma forma de denunciar a

clássica massificação do gosto (HENNION, 2011). 

Hennion  explica  o  fato  de  os  estilos  Rock  e  Pop  terem  sido  objetos
privilegiados para essa nova Sociologia argumentando que, diferentemente
dos estilos mais clássicos, eles foram desde o início e mais evidentemente
“uma  mistura  de  rituais,  estruturas  lingüísticas  e  sociais,  tecnologias  e
estratégias de marketing, instrumentos e objetos musicais, políticas e corpos”
(FERREIRA, 2010).

A mediação, para Hennion, traz de volta certa “objetividade” no estudo das expressões

artísticas.  Mas  não  se  trata  de  desconsiderar  as  análises  da  sociologia  crítica,  mas  sim

relativizar suas metaexplicações, ouvindo todos os actantes envolvidos. Segundo ele:

O  tema  da  mediação  como  um  meio  empírico  para  a  identificação  do
aparecimento progressivo de uma obra e sua recepção é muito rico; é o meio
(para  o  sociólogo)  reabrir  a  dualidade  obra/gosto,  uma  dualidade  que
representa  um  fechamento  da  análise,  com  trabalhos  de  esteticistas  e
musicólogos  do  lado  esquerdo,  que  atribuem  o  poder  da  música  para  a
música em si, e, do outro lado, a denúncia sociológica, da redução da música

83



a um rito. (HENNION, 2003, p. 85, tradução nossa)105.

Portanto,  pode  ser  interessante  transitar  entre  a  dualidade  obra-gosto,  superando a

escolha entre uma análise objetivista da estética em si da obra e a análise subjetivista das

crenças  sociológicas  dos  consumidores  e  criadores.  Hennion  defende  uma  análise  da

coexistência com os seres da ficção [FIC] que se realiza na atenção à própria mediação.

Segundo  ele,  as  obras  de  arte  são  um  tipo  de  criação  distribuída  entre  atores-

mediadores, ou atores-redes. Assim, a “criatividade distribuída” coexiste com “criatividade

concentrada”  dos  grandes  gênios  artísticos,  uma  alimentando  a  outra,  em  uma  simbiose

criativa. Como frisa Hennion, a “criação não tem de ser ‘tirada’ dos grandes compositores e

devolvida para a sociedade ou consumidores: ela é apenas mais distribuída”  (HENNION,

2003, p. 87, tradução nossa)106.  Ignorar as mediações desse processo coletivo,  nos leva de

volta ao mito do criação solitária e da inovação pura sem precedência, ou seja, uma forma

essencialista  de abordar  os  seres  da ficção [FIC].  Para evitar  isso,  segundo ele,  devemos

manter a atenção os rastros.

Destacar o trabalho da mediação consiste em [...] perceber que a criação é
muito mais amplamente distribuída, que ocorre em todos os interstícios entre
essas mediações sucessivas. Não é, apesar do fato de existir um criador, mas
que  não  se  pode  ser  apenas  um criador,  pois  é  necessário  todo o  nosso
trabalho coletivo de criação. (HENNION, 2003, p. 90-91, tradução nossa)107. 

105 Original: The theme of mediation as an empirical means for identitying the progressive appearance of a
work and its reception is very rich; it is the means (for the sociologist) to reopen the work-taste duality, a
duality  that  represents  a  closure  of  the  analysis,  with  works  on  one  side  left  to  aestheticians  and
musicologists,  who  attribute  the  power  of  music  to  the  music  itself,  and,  facing  them,  a  sociological
denunciation, the reduction of music to a rite.

106 Original:  creation  has  not  to  be  ‘taken  away’ from the  great  composers  and  given  back  to  society  or
consumers: it is just more distributed.

107 Original:  Highlighting the work of mediation consists  of  [...]  realizing that  creation is far  more widely
distributed, that it takes place in all the interstices between these successive mediations. It is not despite the
fact that there is a creator, but so that there can be a creator, that all our collective creative work is required.

84



3.6 MEDIAÇÃO E REALIDADE

Para  Latour,  os  seres  da  ficção  [FIC]  “ficcionalmente”  indicam uma proximidade

criativa entre materiais e números, como ocorre nos mitos e cosmologias. A [FIC] é, segundo

ele, uma forma de instaurar obras que podem multiplicar os mundos e, portanto, se opõe à

visão limitante de objetividade realista do modo Duplo Clique [DC]. Nada mais distante da

perspectiva  distópica,  da  teoria  crítica  da  comunicação,  que  enxerga  nos  meios  de

comunicação  de  massa  formas  alienantes  de  controle  do  imaginário  (Adorno,  Althusser,

Baudrillard, entre outros). De nada adianta tentar denunciar as intenções do poder reduzindo

as possibilidades de interpretação. Uma totalidade epistemológica de tonalidade ideológica

reduz também as alternativas de compor mundos distintos.

Como na denúncia do simulacro feita por Baudrillard, uma metáfora, que já foi muita

usada  nas  análises  da  coexistência  mediada  comunicacionalmente,  como  um  indicativo

melancólico  e  saudosista  de  uma  época  em  que  tínhamos  acesso  não  mediado  ao  real.

Comentando McLuhan, a perspectiva ourobórica de Baudrillard, como se diz, joga a criança,

a água e o balde fora.

Numa palavra, medium is message não significa apenas o fim da mensagem,
mas também o fim do medium. Já não há media no sentido literal do termo
(refiro-me sobretudo aos media electrônicos de massas) – isto é, instância
mediadora de uma realidade para uma outra, de um estado do real para outro.
Nem  conteúdos  nem  forma.  É  esse  o  significado  rigoroso  da  implosão.
Absorção dos pólos um no outro,  curto-circuito entre os pólos de todo o
sistema diferencial  de  sentido,  esmagamento  dos  termos  e  das  oposições
distintas, entre as quais a do medium e do real – impossibilidade, portanto,
de toda a mediação, de toda a intervenção dialéctica entre os dois ou de um
para o outro (BAUDRILLARD, 1991, p. 108).

Como  pode  ser  visto  no  simulacro  revisitado  na  trilogia  Matrix  dos  irmãos

Wachowski108, o real só pode ser acessado miticamente, para o horror dos iconoclastas. Mas

108 A série Sense8 dos irmãos Wachowski tem trazido a luz alguns aspectos psicológicos da experiência 

85



de que adianta um réquiem para  a  morte  do [DC] que nos  lega  a  indefinição  niilista  da

desconstrução absoluta? McLuhan aposta no retorno das narrativas míticas, semelhantes aos

meios  frios  que,  segundo  ele,  nos  envolvem –  pois  são  mediações  incompletas,  em que

precisamos preencher a informação, como a foto desfocada –, a narrativa mítica também é

uma evocação. 

Uma vez que a era eletrônica nos leva inevitavelmente para um mundo de
visão mítica, […] convém que nos livremos do “sentido de mito” como irreal
ou  falso.  Foi  o  intelectualismo  fragmentado  e  literário  dos  gregos  que
destruiu a visão mítica integral para a qual estamos agora voltando. O poeta-
pintor  William  Blake  foi  um  dos  precursores  dessa  consciência,  mas
Giambattista  Vico,  o  predileto  de  James  Joyce,  precedeu  Blake  nessa
consciência (MCLUHAN; FIORE, 1973, p. 185).

As artes, a literatura e a poesia podem nos ajudar a reconhecer o sentido da linguagem

mítica  em  nossa  ecologia  cognitiva.  A  digitalização  da  informação  e  sua  propagação

intensificam nossa percepção mítica, talvez por isso vemos a multiplicação dos boatos via

rede. É como se estivéssemos vivendo um tipo de pós-história, pois segundo Flusser:

Os inventores do alfabeto viram, nos criadores de imagens e nos mitólogos,
inimigos,  e  não  distinguiram,  com razão,  uns  dos  outros.  A criação  e  a
adoração de imagens (magia), tanto quanto o sussurro escuro e circular (o
mito), são dois lados da mesma moeda. O motivo por trás da invenção do
alfabeto foi  superar a consciência mágico-mítica (pré-histórica) e garantir
espaço para uma nova (histórica) consciência. O alfabeto foi inventado como
código de consciência histórica. Se nós devemos abrir mão do alfabeto, isso
se  dará  provavelmente  porque  estamos  nos  esforçando  para  superar  a
consciência histórica (pós-história). Estamos cansados do progresso, e não
apenas  cansados:  o  pensamento  histórico  comprovou-se  irracional  e
homicida.  Essa  é  a  razão  verdadeira  (e  não  a  desvantagem  técnica  do
alfabeto),  pela  qual  estamos  preparados  para  desistir  desse  código
(FLUSSER, 2010, p. 49).

Isso pode ajudar a entender a multiplicação das teorias conspiratórias109, quase míticas,

contemporânea de coexistência, abandonando qualquer resquício de essencialismo.
109 Na Wikipédia existe uma curiosa lista das principais teorias de conspiração: 

<https://pt.wikipedia.org/wiki/Lista_de_teorias_de_conspir%C 3%A7%C3%A3o>. 

86



que  chocam  as  sensibilidades  que  ainda  se  afinam  exclusivamente  com  a  perspectiva

cognitiva  das  culturas  letradas  (McLuhan),  ou  a  consciência  histórica  (Flusser).  O 11 de

Setembro realmente aconteceu? Bin Laden de fato morreu? O homem posou mesmo na lua?

Na cultura do homem letrado tínhamos a impressão de que documentos e registros bastavam

para comprovar os fatos, com um simples Duplo Clique [DC]. Como nos lembra Eduardo

Viveiros de Castro:

Dito de outra forma, o antigo postulado da descontinuidade ontológica entre
o signo e o referente, a linguagem e o mundo, que garantia a realidade da
primeira  e  a  inteligibilidade  do  segundo  e  vice-versa,  e  que  serviu  de
fundamento e pretexto para tantas outras descontinuidades e exclusões —
entre mito e filosofia, magia e ciência, primitivos e civilizados — parece
estar em via de se tornar metafisicamente obsoleto; é por aqui que estamos
deixando  de  ser,  ou  melhor,  que  estamos  jamais-tendo-sido  modernos
(VIVEIROS DE CASTRO, 2007, p. 95).

3.7 MEDIAÇÃO E ATOPIA

A atopia  também  é  uma  forma  interessante  de  entender  a  composição  híbrida  e

relacional de nossa relação cognitiva com o espaço. Atravessada por circuitos e redes, nossa

carne estaria transmutando-se em uma nova espécie, um “ser redes” que não distingue mais o

que o compõe. Como na Gestalt, o “ser redes” não é a soma, a + b, mas sim um novo todo, c.

Segundo Massimo Di Felice: 

Desse ponto de vista  resulta  inadequado pensar  na distinção entre  espaços
físicos e espaços informativos. A qualidade da ação conectada digitaliza as
ruas  e  as  cidades  para  ganhar  uma  indefinível  localidade  e  se  reproduzir
aquém  dos  espaços  urbanos  e  políticos.  Os  conflitos  são  informativos,  as
passeatas  são  hoje  games  interativos  que  promovem  a  interação  entre
informações, espaços urbanos e ações, jogos de trocas entre corpos e circuitos
informativos.  Expressões  do  surgimento  de  um  novo  tipo  de  carne
informatizada, que experimenta a sua múltipla dimensão, a informativa digital
e a sangrenta material,  ferida e machucada.  Ambas são reais e nenhuma é
separada da outra, mas cada uma ganha a sua veracidade no seu agenciamento

87



em diálogo informatizado com a outra. O sangue dos manifestantes feridos
não  cai  somente  no  chão  e  no  asfalto  das  ruas,  mas  se  derrama  em
espacialidades  informativas.  A  polícia  e  os  aparatos  repressores,  nesse
contexto,  tornam-se mídia,  cúmplices  de um ato informativo,  pelo qual  os
manifestantes  experimentam  o  prazer  dolorido  de  tornarem  seus  corpos-
informação, elevando a conflitualidade aos bits dos circuitos informativos (DI
FELICE, 2013b, p. 65-66).

Felice identifica nas sucessivas mudanças em nossa ecologia cognitiva o surgimento

de uma nova possibilidade de percepção. Essa transformação de nossa percepção, de alguma

forma,  pode  nos  ajudar  a  repensar  nossa  relação  com Gaia,  uma  vez  que  a  informação

digitalizada dos territórios permite acompanhar a degradação ambiental em tempo real. 

Analisando  as  transformações  das  formas  do  habitar,  nos  contextos
contemporâneos, a partir de uma perspectiva que as coloque em relação com
as tecnologias comunicativas, é possível dividir as formas empáticas, ligadas
às  mediações  da  escrita  e  às  práticas  da  leitura,  daquelas  exotópicas,
difundidas  com  o  advento  dos  meios  eletrônicos  e  das  comunicações
audiovisuais, para chegar a descrever, nos novos contextos digitais, o emergir
de formas atópicas do habitar. Nessas últimas, as interações entre sujeito e
território são mediadas por softwares e interfaces digitais que criam interações
habitativas dinâmicas e espacialidades manipuláveis (DI FELICE; TORRES;
YANAZE,  2012, p. 68).

 

Tendo  como  base  essa  nova  consciência  conectada,  o  agir  se  transmuta

cosmopoliticamente transformando todas nossas ações em transgressões, em defesa do caos

poeticamente  organizado que  segue o  caminho redentor  do  pós-humanismo de  inspiração

xamânica. Aqui não existe espaço para a diplomacia: uma vez instaurada a guerra, nos restaria

a insurgência ontologicamente distribuída, o além do arché.   

É essa inspiradora perspectiva que irá nos guiar contraintuitivamente, delimitando e

multiplicando  nossa  própria  perspectiva,  nos  vacinando  contra  qualquer  possibilidade  de

estabilização, por sempre nos lembrar que toda coexistência também tem fim. A atopia se

opõe a toda esperança de utopia, e é na irrealização que se põe a navegar, sem mar, sem rumo,

88



ela atravessa o ar, os sistemas e os universos. Seu objetivo não é chegar a nenhum objetivo,

mas nos ensinar a navegar110.

3.8 MEDIAÇÃO E CULTURA 

Para Latour, os coletivos se diferenciam pela atuação atribuída aos actantes, não por

serem realistas, racionais, reais, e os outros simbólicos, imaginários ou míticos (LATOUR,

2012b). Assim, para entender fenômenos “culturais”, é necessário mergulhar em outra forma

de entendimento da cultura, algo mais próximo da percepção ontológica proposta por Roy

Wagner.  A  cultura  quase  como  um  modo  de  existência,  sem  essencialismos  ou

tradicionalismos.

Segundo Márcio Goldman (GOLDMAN, 2011), se o livro de Roy Wagner A Invenção

da Cultura (1975) tivesse sido traduzido no Brasil111, ainda na década de 1970, em vez dos

clássicos A interpretação das culturas (1973), de Clifford Geertz, e Cultura e razão prática

(1976), de Marshall Sahlins: 

Talvez não estivéssemos ensinando uma antropologia tão afastada do que
efetivamente se faz na disciplina hoje em dia;  talvez tivéssemos resistido
melhor ao imperialismo das análises construcionistas ou desconstrucionistas
que apelam para o eterno poder e as inevitáveis manipulações ocultas atrás
de qualquer situação; talvez nada tivesse acontecido... (Ibid., p. 195).

Para Goldman, os dois clássicos não ajudaram a salvar o culturalismo daquilo que

sempre foi o seu melhor inimigo, a saber, o reducionismo naturalista. Sem isso, segundo ele,

110 Sobre as inspiradoras navegações do Atopos ver o site: <http://www.atopos.usp.br/>
111 A partir dessa afirmação uma controvérsia se instaura na contraposição entre os domínios da sociologia e da

antropologia no Brasil. Se nesse debate o contexto for útil, por que não olhar para os países onde não houve
a necessidade de uma tradução, ou para os países onde a tradução da obra de Wagner não tardou tanto? No
entanto, cabe aos antropólogos brasileiros a estabilização ou não desse vespeiro.

89



“a antropologia cultural simplesmente não pode funcionar, na medida em que lhe faltaria esse

seu  ‘outro’,  aquele  que  define,  equivocadamente  sem  dúvida,  o  que  a  cultura  elabora,

interpreta, simboliza ou transcende, a natureza” (GOLDMAN, 2011, p. 196).

O caminho proposto por Wagner segue em outra direção. Não é nem interpretativismo

(Geertz), nem culturalismo estruturalizado (Sahlins). Segundo Goldman, 

Wagner sublinha o fato de que as duas variedades de antropologia derivadas
dessa  oposição  compartilham  um  mesmo  solo  ou,  ao  menos,  uma
necessidade comum. Pois se as antropologias naturalistas ou naturalizantes
[...] atribuem uma ordem tão determinada e tão determinante à natureza, o
efeito  (a  “contrainvenção”)  dessa  atribuição  é  estabelecer  um  rigoroso
controle sobre a cultura, eliminando tudo o que esta pode ter de criativo e
indeterminado (Ibid., p. 197).

A invenção, para Wagner, é um tipo de metamorfose contínua.  Segundo Goldman,

semelhante à maioria das cosmogonias estudadas pelos antropólogos, nas quais as forças, o

mundo e os seres são criados e recriados a partir de algo preexistente (Ibid., p. 201). Portanto,

para Wagner, o conceito de invenção-criação tem mais a ver com arte (os seres da ficção

[FIC]) do que com ciência e técnicas. 

Wagner,  no  entanto,  jamais  afirma  que  o  antropólogo  inventa  a  cultura,
porque não há nada para ver ou porque é incapaz de compreender o que
pensa que vê. O problema é outro, é que há coisas demais para serem vistas,
ideias demais para serem compreendidas e muito pouco tempo para fazê-lo.
O antropólogo faz o que pode, inventando a cultura para tentar conferir um
mínimo de ordem e inteligibilidade lá onde a plenitude da vida as dispensa
completamente.  Nesse  sentido,  Wagner  é  provavelmente  o  primeiro
antropólogo a fazer da vida (e não da evolução, história, função, estrutura,
cognição...) o referente último do trabalho antropológico. Além de fundar o
construtivismo em antropologia, ele também funda uma espécie de vitalismo
antropológico (Ibid., p. 203).

É justamente sobre esse giro ontológico no estudo das culturas que a obra de Eduardo

Viveiros  de  Castro  rearruma  o  universo,  diversificando  suas  possibilidades

multiontologicamente.  Segundo  Castro,  “se  não  há  entidade  sem  identidade,  não  há

90



multiplicidade sem perspectivismo” (VIVEIROS DE CASTRO, 2007, p. 98), de nada adianta

tentar  reduzir  os  fenômenos  culturais  a  uma  dimensão  simbólica,  salvaguardando  nosso

próprio olhar à dicotomia natureza x cultura. Segundo ele:

O  relativismo  (cultural)  é  indissociável  do  universalismo  (natural).  O
pensamento indígena inverte tal distribuição. Se somos multiculturalistas, os
índios são multinaturalistas: eles postulam uma unidade transespecífica do
espírito e uma diversidade dos corpos. A “cultura” ou o sujeito são a forma
do  universal,  a  “natureza”  ou  o  objeto,  a  forma  do  particular”.  […] No
xamanismo indígena, conhecer é personificar; é ser capaz de adotar o ponto
de vista daquilo que se conhece, pois o conhecimento xamânico visa “algo”
que tem uma perspectiva própria – um outro sujeito. A forma do Outro é a
pessoa. Chamava-se isso, na tradição antropológica, de “animismo”, pondo-
se na conta do narcisismo primitivo e de sua incapacidade de distinguir o
desejo subjetivo da realidade objetiva. Hoje parece claro que tal atitude, seja
lá qual for sua base cognitiva “inata”, está muito longe de ser “natural”: ela
mostra a positividade e a deliberação de um método. […] Em lugar da série
criação, produção e representação, a série transformação, troca e perspectiva
(VIVEIROS DE CASTRO, 1998).

Segundo Viveiros de Castro112, uma perspectiva que leve em conta a substancialidade

ontológica da cultura pode ser uma saída para o correlacionalismo idealista que reduz tudo a

narrativas, deixando a etnografia dependente das documentações, a única forma de validar

objetivamente  suas  descrições.  Nesse  prisma  não  existiria  o  risco  de  uma  contaminação

epistêmica e a Antropologia se tornaria dura como as outras ciências sérias.

Com Wagner, somos desafiados a entender o campo como um tipo de coexistência,

onde  nativos,  não  humanos  e  pesquisadores  compartilham  uma  temporalidade  criativa,

reinventando suas próprias fronteiras. Segundo Wagner, para os antropólogos, a criatividade

nativa sempre foi vista como uma espécie de “quimera” à qual simplesmente não se pode ter

acesso.  Inconscientes  ou  incognoscíveis,  os  nativos  não  são  actantes,  são  objetos  da

representação ou da ficção antropológica.  E,  portanto,  não poderiam afetar o pesquisador.

Segundo Goldman, Wagner subverte esse distanciamento, elaborando “uma noção de cultura

112 Ver vídeo da palestra de Eduardo Viveiros de Castro sobre Simondon: <https://www.youtube.com/watch?
v=xeiVzUIAlzs>

91



propriamente  cultural”,  ou  seja,  a  “noção  de  cultura  é  ela  mesma  um artefato  cultural”

(GOLDMAN, 2011, p. 204). 

A nova extensão do conceito de cultura, proposta por Wagner, tenta se conectar com o

conceito  de  invenção-criação,  reconhecendo  assim  nas  “culturas”  uma  criatividade  cuja

universalidade, no entanto, não apaga as singularidades dos estilos locais. Assim, a cultura só

pode ser  inventada  em situações  de  “choque cultural”,  por  isso,  “todo ser  humano é um

‘antropólogo’,  um  inventor  de  cultura”  (Ibid.,  p.  205-206).  Tanto  o  nativo,  quanto  o

estrangeiro, os dois reformulam seu modo de existência, a partir do primeiro contato. Vai ser

somente  a  partir  dessa  coexistência  que  uma  ideia  de  cultura  se  formalizará.  Segundo

Goldman:

[...] enquanto o Ocidente foi construindo, ao longo dos séculos, a hipótese
(que toma como dado) de uma natureza “lá fora” e, no entanto, controlável
[...],  os  Daribi,  os  Bororo  e  outros  parecem  preferir  o  “‘mundo  como
hipótese’,  que  nunca  se  submete  às  exigências  rigorosas  da  ‘prova’  ou
legitimação final, um mundo não científico” […]. […] de forma consciente e
intencional, ‘fazemos’ a distinção entre o que é inato e o que é artificial ao
articular os controles de uma Cultura coletiva, convencional, “o que dizer
daqueles povos que convencionalmente ‘fazem’ o particular e o incidental,
cujas vidas parecem ser uma espécie de improvisação contínua?” [...], e onde
os controles [...] não são Cultura; não são pensados para serem “executados”
ou seguidos como um “código”,  mas para serem usados como a base da
improvisação  inventiva  [...].  Os  controles  são  temas  para  interpretação  e
variação — um pouco ao modo do jazz, que vive da constante improvisação
de seu tema (GOLDMAN, 2011, p. 208).

Wagner abre a caixa-preta da antropologia,  expondo sua tendência à naturalização,

com isso destaca da figura de fundo o papel de mediação da cultura. Resta, então, pensar

como descrever essa mediação sem reduzi-la a uma cultura. Para isso a ontologia será útil.

92



3.9 MEDIAÇÃO E MODOS DE EXISTÊNCIA

No  já  citado  artigo  de  Latour  sobre  a  mediação  tecnológica,  ele  chega  a  dizer

mcluhaniamente que as ferramentas são “a extensão de habilidades sociais a não humanos”

(LATOUR,  2001,  p.  241).  Olhando  para  o  fluxo  histórico  dessa  coexistência,  Latour

reconhece  a  possibilidade  de  identificar padrões  ou  modos.  Somando  as  “permutações

sucessivas”, “novas habilidades e propriedades” são recicladas sucessivamente (Ibid., p. 244).

Nas etapas míticas de sua Pragmatogonia, a cada recombinação entre artefatos e humanos, a

escala e a complexidade aumentam, sem necessariamente estarem associadas a uma direção

evolutiva,  no  sentido  hierárquico  que  separa  o  mundo  entre  desenvolvidos  e  os  outros.

Segundo ele, uma característica interessante dessas passagens é a recapitulação das etapas

anteriores, em um retorno que nos leva de novo a uma visão menos pura das diferenças entre

humanos e não humanos.

No site do projeto AIME, a mediação113 é vista como uma ferramenta útil para a Teoria

Ator-Rede,  como contraste  da  noção de intermediário,  mas que,  por  não ter  contraste  na

AIME, perde sua função. A mediação, então, é vista sob o prisma do modo [HAB], em que

todos os intermediários mostram sua face como mediadores e ou no modo [DC], em que tudo

é  imediato,  sua  existência  é  negada.  A princípio,  na  AIME,  a  mediação  poderia  ser  um

sinônimo das passagens e dos hiatos de uma trajetória. Mas, para o pesquisador Yves Citton, a

mediação midiática poderia ser um modo de existência. Assim ele formulou uma proposta e

submeteu ao projeto da AIME.114  

Segundo Citton (2014), o aspecto central do modo [MED] são as alterações na forma

de perceber  o espaço e  o  tempo,  seja  sincronizando audiências,  nos  eventos  ao  vivo,  ou

113 Ver verbete mediattion.
114 Em uma postagem no blog do projeto, a proposta é analisada. Ver: <http://modesofexistence.org/entretien-

avec-bruno-latour-les-medias-sont-ils-un-mode-d'existence/>. 

93



realinhando  remotamente,  nos  registros  históricos  de  documentos  milenares.  Suas

possibilidades oscilariam entre a retórica, que ainda hoje remaneja nossa atenção e a produção

da singularidade de nossas personas públicas. Segundo ele, o modo [MED] poderia estar no

grupo 2 ou no 3, e poderia ser assim sintetizado:

NOME – Mediático (médiatique).

HIATO – sincronização e alinhamento.

TRAJETÓRIA – ressonância, enfeitiçamento.

CONDIÇÕES DE FELICIDADE E INFELICIDADE – sucesso / fracasso.

SERES A INSTAURAR – (não especificado).

ALTERAÇÕES – influência a distancia (temporal e espacial).

Latour comenta a proposta, lembrando que o desafio de seu jogo/sistema é conseguir

relacionar os modos entre si, no sentido diplomático de encontrar os erros de categoria que

poderiam ser evitados na busca da composição de um mundo comum. Assim, o modo [MED]

pode ser útil como um tipo de metalinguagem semelhante ao modo [PRE], que nos levaria a

repensar a noção de cultura a partir de sua relação com mídia.

Se  queremos  desenvolver  a  mediação  como  um  modo  de  existência,
podemos usar [MED] como uma alternativa para a preposição [PRE] como
uma filosofia geral. [...] Em resumo, eu diria que podemos fazer pelo menos
três coisas com o “midiático”. Construir seriamente um modo de existência
para [MED], através da identificação de categorias de erros, o que indica um
monte de especificações políticas (sincronização, atenção, etc.). [...] Qual é a
metalinguagem que permite  estabelecer  uma resistência  à  hegemonia  dos
outros  modos,  porque cada modo tem uma hegemonia? [...]  Em seguida,
teria que ver como ele se comporta no cruzamento com os outros modos, se
há casos suficientes onde dissemos que falta isolar algum erro [MED]. O que
deve ser  testado é se  o antídoto [MED] constitui  a contra hegemonia de
todos os modos. Seria útil se ele, cada vez que dissesse: “Atenção, essa não é
uma questão de mediação!” [MED] pudesse nos ajudar a encontrar outros
modos. […]. No momento em que definir um metamodo – como eu fiz com
[PRE] e como você quer fazer com [MED] – há uma rediferenciação dos

94



diferentes  modos  existência.  Pode-se  bem  imaginar  o  início  a  partir  de
[MED] como um shifter [embreagem] que permite passar de uma categoria
para outra, e, em seguida, ver quais as categorias que “saem” do domínio dos
Media Studies,  isto  é,  que aparecem em contraste,  que permita  refazer  a
cartografia e que, por vezes, vai atravessar a que temos desenvolvido, mas às
vezes não. Seja [PRE] ou [MED], o nascimento de uma metalinguagem põe
em contraste uma série de diferenças. O que você sugere é a reconstrução de
uma definição  de  “cultura”  a  partir  de  uma metalinguagem centrada  nas
mídias. (LATOUR, 2014a, tradução nossa).115

3.10 MEDIAÇÃO E COEXISTÊNCIA

As coisas que nos permitem pegar outras coisas, escrever, coçar e virar as páginas de

um livro, essas coisas que chamamos de mãos, podemos senti-las como parte de nós mesmos,

pedaços do nosso corpo, quentes e vivas como nós. É estranho pensar nelas como coisas, ou

seja, como algo que não é parte de nós mesmos. Mas se, por infelicidade, ou como nos filmes

de ação chineses, por descuido, enquanto lutamos com um samurai, sua espada inclemente

atravessar nossa pele, separando-nos de uma de nossas mãos  – isso, é claro, supondo que

também somos um tipo de samurai –, a mão, então, que segurava outra espada agora cruza o

ar em meio ao sangue cenográfico, caindo a poucos metros, ainda quente e viva. Ela agora,

então, poderia ser reconhecida como um actante? Ou um quase não humano? Se sim, por que

115 Original: Si on voulait développer la médiation comme mode d’existence, on utiliserait [MED] comme une
alternative à la préposition [PRE] comme philosophie générale. [...] En résumé, je dirais qu’on peut faire au
moins trois choses avec « le médiatique ». Soit construire sérieusement un mode d’existence pour [MED],
mais  en  repérant  des  erreurs  de  catégories,  en  précisant  tout  un  tas  de  spécifications  politiques  (sur
synchronisation, attention, etc.). [...] Quel est le métalangage qui permet d’établir la résistance à l’hégémonie
des autres modes, parce que chaque mode a une hégémonie? [...] Il faudrait voir ensuite comment ça va pour
les croisements entre modes, s’il y a assez de cas où on se dit qu’on rate quelque chose faute d’isoler [MED].
Ce qu’il faudrait tester, c’est le contre-poison que [MED] constitue contre l’hégémonie de tous les modes.
Cela vaudrait la peine si, à chaque fois qu’on dit « Attention, il y a un problème de médiation ici ! », [MED]
peut aider à respecter les autres modes. [...] À partir du moment où on définit un méta-mode – comme je l’ai
fait avec [PRE] et comme vous pourriez peut-être le faire avec [MED] – on re-différencie les différents
modes d’existence. On peut tout à fait imaginer de repartir de [MED], comme d’un shifter [embrayage] qui
permette de passer d’une catégorie à l’autre, et ensuite de voir quelles sont les catégories qui « sortent » dans
le domaine des Media Studies, c’est-à-dire qui apparaissent par contraste, ce qui permettrait de refaire une
cartographie qui recoupera parfois celle que nous avons élaborée, mais parfois pas. Que ce soit [PRE] ou
[MED], un bout de métalangage enfante par contraste toute une série de différences. Ce que vous suggérez,
ce serait reconstruire une définition de « la culture » à partir d’un méta-langage centré sur les médias.

95



somente  agora  pode ela  ser  percebida  assim? Quais  as  implicações  de  percebê-la  viva  e

atuante antes de ser cortada? 

A pergunta procede, pois, ao que parece, a ideia de unidade dos nossos corpos é um

pouco imprecisa. Pensemos na mente distribuída, nas extensões etc.: o celular não precisa ser

amputado como a mão para ser percebido como coisa, mas demoramos para percebê-lo como

parte de nós. Talvez seja mais interessante pensar em uma formulação que compreende o

corpo como um momento de nossa coexistência. Nus, ao nascer, a descrição desse corpo é

uma;  hoje,  cercados  de  dispositivos,  substâncias  e  tecidos,  a  descrição  é  outra.  Como

ciborgues,  diria Donna Haraway: “A tecnologia não é neutra. Estamos dentro daquilo que

fazemos e aquilo que fazemos está dentro de nós. Vivemos em um mundo de conexões – e é

importante saber quem é que é feito e desfeito” (HARAWAY, 2009, p. 32).

Sem alimentar oposições, a metamorfose dos corpos é sua vida e sobrevivência. O

imobilismo, o estacionamento esfria nossas veias e nos transforma em adubo. É interessante

ver como Haraway nos deixa conectados:

O  sistema  imunológico  tem  figurado,  desde  então,  com  frequência,  no
trabalho de Haraway – como um sistema de informação; como algo que não
era sequer claramente compreendido como uma entidade singular até os anos
sessenta; como um “objeto potente e polimorfo de crença, conhecimento e
prática”, como ela diz em seu livro, Simians, cyborgs, and women. O sistema
imunológico  é  um  perfeito  exemplo  da  consciência  em  rede  da  era  do
ciborgue.  É  também  um bom  exemplo  daquilo  que  Haraway  quer  dizer
quando ela nega que haja qualquer coisa que se possa chamar de “abstrata”.
No final, seu trabalho e sua vida, a morte de seu amigo e a biologia teórica
estão, todos, entrelaçados: uma rede desordenada de dor pessoal, política e
ciência (Ibid., p. 30).

Entrelaçamento que talvez antes não fosse tão notado, obscurecido pelo cartesianismo,

e sublimado, ao perceber feminino, como diz Haraway. O mantra dos alternativos, “somos

todos um”, era olhado de soslaio pela percepção cientificista, masculina e dominante. Para

96



alguns,  Haraway  é  uma  clássica  representante  do  viés,  perigosamente  irracionalista,  que

encobriu obras lapidares de autores como Jung, Castaneda, Bateson, Capra etc. 

Mas qual o risco de um olhar que leve em conta a coexistência, ou a interconexão

entre  tudo? Seria  o  risco  de esse  olhar  expandir  o  conceito  de  mente,  como um tipo  de

cognição distribuída116? Assim, estaríamos margeando os limites do racional, ou daquilo que é

aceito pela comunidade científica. Mas, no entanto, o desafio de estudar essa composição é

justamente a tarefa de seguir empiricamente os rastros das redes que permitem esse tipo de

coexistência,  independentemente  do  contexto  limitante,  seja  ele  espacial  ou  temporal,  ou

qualquer tipo de preconceito. 

 De qualquer forma, os não humanos desta rede são pouco reconhecidos como agentes

que poderiam nos ajudar a entender como se comportam as pontes entre essas interconexões.

Podemos dizer que “jamais fomos desconectados”, mas não podemos negar que alguma coisa

se  modificou  com  o  surgimento  da  digitalização.  As  redes  que  podem  compor  nossas

coexistências  mediadas  agora  podem  ser  visualizadas,  elas  deixam  rastros  e  podem  ser

facilmente recolhidas e analisadas com ajuda de novos atores, softwares e hardwares. 

A liberdade  dessa  perspectiva  reticular  parece  não  ter  limites,  mas,  como  lembra

Latour (2013), a heterogeneidade do estudo das redes [RED], enquanto modo de existência,

ganha  contornos  mais  definidos,  que  nos  ajudam  a  compreender  os  desafios  da  vida

“moderna” apenas quando cruzamos suas possibilidades com alguma forma de preposição

[PRE]. A atenção etnográfica pode ser uma forma eficaz de manter algum preposicionamento,

como veremos a seguir.

116 Sobre a relação entre a ANT e a cognição distribuída pesquisada por Hutchins e outros, ver nota 67 na
página 94 do Reagregando Social (LATOUR, 2012a).

97



3.11 MEDIAÇÃO E ETNOGRAFIA

Para Theophilos Rifiotis são recorrentes as pesquisas, no domínio da comunicação,

que ainda operam com as oposições entre sujeito e objeto, técnico e social, on-line e off-line,

no entanto, essas não podem ser questões exclusivas da comunicação (RIFIOTIS, 2012, p.

573).  O  desafio  que  se  coloca  é  encontrar  o  espaço  acadêmico  desse  debate,  o

entrecruzamento epistêmico que pode nos ajudar a compor um mundo comum. Por isso, a

aproximação  com  a  perspectiva  de  Latour  pode  abrir  as  portas  de  acesso  ao  espaço

entrecruzado. 

Ao  longo  dos  seus  trabalhos,  Bruno  Latour  nos  fornece  uma  série  de
exemplos  de  situações  em  que  deveríamos  problematizar  a  agência  de
objetos. Seria inútil aqui detalhá-los, mas lembremos ao acaso uma pequena
série  deles:  arma,  controle  remoto,  lombada.  Mas  também  o  celular,  o
computador, ou ainda medicamentos, etc,  etc.  Não há uma lista exaustiva
porque não se trata de atribuição de agência, muito menos de uma questão
ontológica, mas de descrição/rastreamento de interações. O princípio está na
distinção entre “mediador” e “intermediário”, ou seja, como um elemento
(humano ou não humano) incide no curso de uma ação. Por essa razão, estou
lendo rastrear conexões como uma tarefa tipicamente antropológica. A ação
é  o foco da atenção e  não  as  entidades  pré-configuradas.  Agência  não é
determinação ou escolha, mas resultado da descrição de uma ação, de um
processo, ou melhor, de um fluxo da ação (Ibid., p. 573).

Na controversa história da relação entre antropologia e etnografia existem diversas

situações em que o papel de mediador do etnógrafo e questionado. Como atravessar os limites

da  objetidade,  da  isenção,  da  imparcialidade,  da  reflexividade  etc.  sem  desrespeitar  seu

“objeto”,  sem oprimi-lo,  sem matá-lo? Seguindo a inspiração da etnometodologia,  Latour

defende  a  adoção  da  etnografia  metafisicamente  pragmática  como  uma  forma  de

aproximação: 

Sim.  Na  verdade,  eu  sou  um  filósofo,  um  filósofo  que  utiliza  métodos
empíricos.  Assim,  a  etnografia  para  mim  é  um  método,  não  uma
metalinguagem. Desde que descobri etnografia na África há vários anos, fora
da filosofia mais tradicional, eu sempre pensei que a etnografia é uma ótima
maneira  de  colocar  os  problemas  filosóficos.  Mas  são  os  problemas

98



filosóficos que permanecem para mim problemas interessantes. Então, nesse
sentido,  eu não me sinto antropólogo,  mesmo que a antropologia sempre
tenha me apaixonado. É um método para o que chamo de filosofia empírica,
ou  seja,  uma  forma  de  lidar  com  questões  que  não  se  pode  mais  lidar
simplesmente por ler os grandes autores e que também tem a vantagem de
considerar  os  pequenos  escritores  como  os  grandes  autores;  assim  ao
considerar,  por  exemplo,  que  o  que  diz  um conselheiro  de  Estado é,  no
fundo, tão interessante em relação a Spinoza, Hegel,  Nietzsche, outros. E
isso, pela própria razão do argumento que apresentei, significa dizer que os
mesmos atores estão sempre à frente do sociólogo ou antropólogo e que,
para  compreender  a  sua  originalidade,  é  preciso  fazer  o  mesmo  que  a
filosofia,  que é a reserva de posições,  atitudes ou de audácia que podem
alimentar as ciências sociais.  Assim, a minha posição é ao mesmo tempo
uma filosofia empírica e crítica da ideia de que a filosofia seria a infância
das ciências sociais, que haveria uma ruptura, uma ruptura epistemológica, e
que nós agora somos científicos, porque temos as ciências sociais e, sendo
assim, não valeria a pena o esforço de fazer filosofia. Eu acho que isso é
completamente devastador para as ciências sociais (LATOUR, 2008a, p. 350,
tradução nossa).117

Segundo ele, a etnografia pode nos vacinar da tentação de criar novos conceitos e

nomes que, muitas vezes, não nos ajudam na tarefa de encontrar um caminho junto com os

seres que pesquisamos. Ao que parece, a invenção etnográfica pode ser uma forma criativa de

atenção distribuída. Nesse sentido, a AIME, enquanto proposta diplomática, tenta um caminho

de relativização. Sem ceder ao vale-tudo, reposiciona a ideia de objetividade. Não se trata

mais de recorrer aos critérios de objetividade da ciência, que se ergue sobre a preposição de

que  existe  uma natureza  a  ser  compreendida.  Ou seja,  sob  as  regras  de  sua  enunciação,

destitui as outras formas de falar (e estar) sobre o mundo. O reconhecimento das múltiplas

117 Original:  “Sì.  Io  in  effetti  sono  un  filosofo,  sono  un  filosofo  che  utilizza  i  metodi  empirici.  Quindi
l’etnografia per me è un metodo, non un metalinguaggio. Da quando ho scoperto l’etnografia in Africa
diversi anni fa, uscendo dalla filosofia più tradizionale, ho sempre pensato che l’etnografia sia un ottimo
metodo per porre dei problemi filosofici. Ma sono i problemi filosofici che restano per me dei problemi
interessanti.  Per  cui  in  questo senso non mi  sento antropologo,  anche se l’antropologia mi  ha sempre
appassionato. È un metodo per ciò che io chiamo la filosofia empirica, vale a dire una maniera di affrontare
questioni che non è più possibile affrontare semplicemente attraverso la lettura dei grandi autori e che
presenta inoltre il vantaggio di considerare dei piccoli autori come dei grandi autori; per cui di considerare
ad esempio che ciò che dice un consigliere di Stato è in fondo altrettanto interessante in rapporto a Spinoza,
Hegel, Nietzsche, gli altri. E ciò per una ragione propria all’argomento che ho presentato, vale a dire che
gli stessi attori sono sempre in vantaggio sul sociologo o sull’antropologo e che per comprendere la loro
originalità bisogna aver fatto anche della filosofia, che è la riserva di posizioni, di attitudini o di audacie
che può nutrire le scienze sociali. Per cui la mia posizione è allo stesso tempo una filosofia empirica e una
critica dell’idea per cui la filosofia sarebbe l’infanzia delle scienze sociali, cui seguirebbe un break, una
rottura epistemologica, e ora saremmo scientifici perché abbiamo le scienze sociali e quindi non varrebbe
più la pena di fare della filosofia. Io penso che questo sia completamente devastante per le scienze sociali”.

99



naturezas, do pluriverso, não impede a objetividade, pelo contrário, a enriquece. Não só entre

humanos. A riqueza da pluralidade dos modos de existência compõe o mundo comum dos

seres, sem reduzi-los. Assim, no domínio da comunicação, onde as mediações técnicas são

muitas vezes esquecidas, a etnografia pode ter um papel importante na problematização dessa

forma de coexistência.

Para Marilyn Strathern, a prática etnográfica da antropologia social sempre ocorreu em

dois lugares:

[…]  tanto  naquilo  que,  já  há  um século,  chamamos  tradicionalmente  de
“campo” como no gabinete, na escrivaninha ou no próprio colo. Nos anos
1990, raramente era necessário acrescentar que não importa onde se localiza
geograficamente o “campo” do(a) pesquisador(a) de campo, nem a quantos
lugares ele se estende, e nem mesmo se esses lugares podem ser acessados
por meio de um computador portátil. De fato, o tempo, mais que o espaço, se
tornou o eixo principal de isolamento ou separação (STRATHERN, 2014, p.
345).

Portanto, escolher a etnografia como caminho é reconhecer o tempo como fator de

identificação (social, política, cultural, etc.). Sincronizar é estar junto, não importa o lugar.

Por  isso  mesmo,  a  multiplicação  do  tempo  mediado,  suas  múltiplas  possibilidades  de

sincronização, indo além da ideia simplista e linear que entende a proximidade como algo “ao

mesmo tempo”. Ao invés disso, como seria pensar uma sincronização que atravessa a dobra,

que  une  tempos  distantes  e  interliga  (linka)  existências  improváveis?  Como  nos  lembra

Serres, essas seriam as mesmas dobras temporais que nos transmitem a contemporaneidade de

autores clássicos (SERRES, 1996, p. 67), pois o tempo é:

[…] a questão fundamental.  Seja,  por um lado,  a hipótese científica,  que
designamos como hipótese de excelência ou, por outro, a do historicismo, as
duas supõem que o tempo se desenvolve de maneira linear, isto é, que existe
realmente  uma  enorme  distância,  de  várias  dezenas  de  séculos,  entre
Lucrécio  e  a  física  de  hoje.  Mas  mesmo que  o  tempo seja  acumulativo,
contínuo ou entrecortado, permanece sempre linear. [...] Ora, o tempo é na
realidade um pouco mais complicado do que isso. [...] a teoria do caos, que
faz com que uma determinada desordem na natureza possa ser explicada –
ou reordenada – através de atractores fractais. [...] a ordem é mais difícil de
compreender como tal e aí o determinismo usual muda um pouco de atitude.

100



O tempo não corre sempre segundo uma linha, nem segundo um plano, mas
de  acordo  com  uma  variedade  extraordinariamente  complexa,  como  se
aparentasse  pontos  de  paragem,  rupturas,  poços,  chaminés  de  aceleração
espantosa, brechas, lacunas, tudo semeado aleatoriamente, pelo menos numa
desordem  visível.  Esse  tempo  pode  esquematizar-se  por  uma  espécie  de
amarrotamento  (chiffonnage),  por  uma variedade  multiplamente  dobrável.
[...] Ora fazemos, sem cessar, ao mesmo tempo gestos arcaicos, modernos e
futuristas.  [...]  qualquer  acontecimento  histórico  é,  deste  modo,
multitemporal,  remete  para  o  passado,  o  contemporâneo  e  o  futuro
simultaneamente.  Esse objecto,  essa circunstância, são,  pois,  policrónicos,
multitemporais, fazem ver um tempo gofrado, multiplamente dobrado (Ibid.,
p. 82-86).

No sentido de tentar entender  uma composição,  um curso de ação de um coletivo

específico  como suas  ramificações,  a  etnografia  opera  o deslocamento  temporal  de nossa

atenção.  Os  rastros  de  um evento  não  são  encadeamentos  lineares,  nem necessariamente

ordenados espacialmente. Quando etnografamos culturas “primitivas”, podemos suprimir a

linearidade temporal, transitando entre mitos fundadores, ocorrências cósmicas ou o papel dos

laços de parentesco nas sucessões hierárquicas. Mas quando olhamos para nós mesmos, os

modernos, ocidentais, brancos, a sequência histórica e a delimitação espacial parecem assumir

papeis  sagrados  e  determinantes,  como  nos  mitos  dos  outros  povos,  no  entanto,  sem  a

flexibilidade destes. Como lembra Rifiotis:

[…] seguindo a argumentação de M. Strathern, insistiria então na ideia de
que  a  antropologia  contemporânea  opera  criticamente  com  os  termos
“sociedade”  e  “cultura”,  que  seriam  epifenômenos,  “metáforas  úteis”  e
estruturantes do discurso científico, e que eles implicam em modos de pensar
que  traduzem  uma  metafísica,  a  nossa  própria  cultura,  a  cultura  da
antropologia.  Ou  como  diz  M.  Strathern:  “Nossas  próprias  metáforas
refletem uma metafísica profundamente enraizada, com manifestações que
emergem em todas as espécies de análises” (2006,  p.  39). Tal  metafísica,
invisível na nossa prática de pesquisa, seleciona e organiza o que deve ser
observado e relatado.  Assim,  defendi  que conhecer  os elementos  de base
dessa  metafísica  seria  tomar  consciência  dos  limites  do  nosso  lugar  de
produtores de discursos e do lugar que ocupam nossos discursos frente a
outros (RIFIOTIS, 2012, p. 573).

  Mas  então  como  etnografar  os  fenômenos  digitalmente  mediados?  Pode  ser  um

equívoco se limitar a observar o que ocorre nas telas, sem considerar o que ocorre enquanto

101



estou na frente de um dispositivo. Como relatar todas as coisas que atravessam esse quase-

campo,  quando  sigo  os  passos  de  um  fenômeno  nas  telas?  Devo  desconsiderar  toda  a

mediação que, de alguma forma, orienta a minha busca? O laptop, a mesa, o sinal de wi-fi, os

mecanismos de busca, os algoritmos, meu quarto, o sistema operacional, a temperatura do

ambiente, os códigos, os chips, o design, a energia etc.? Será que a oposição bits e átomos se

sustenta? Um bit não é algo? Não está inscrito/escrito? Sim, o virtual não é imaterial, não é o

contrário do real, a digitalização está marcada, alterando a forma, formatando em algum lugar,

nos  servidores,  nos  hds,  na  memória  ram,  em  nossos  neurônios  etc.  O  problema  dessa

oposição material/digital,  on-line/off-line é uma visão da matéria como algo estático, inerte,

quando já podemos reconhecer que a matéria também flui.  Como disse Latour: “Um pouco

digitalidade inclina a mente dos homens à virtualidade, mas uma digitalidade mais profunda

traz mente dos homens à materialidade”.118 Se acompanhamos detalhadamente a forma como

ocorrem a digitalização,  podemos  ver  como se  dá  essa  rematerialização,  como ele  disse:

fomos do virtual para o material, não do material para o virtual.119 Inspirado por Whitehead,

Latour  reposiciona  a  materialidade,  ou  o  modo  reprodução  [REP]  no  fluxo  das  coisas

continuamente desafiadas a permanecer. 

Não havendo a distinção material/virtual ou físico/digital, a questão que se coloca é

como etnografar as associações sem se limitar ao discursivo ou ao social. O natural digital

deve ser visto como parte elementar desse tripé. Por isso, o multinaturalismo pode ser uma

chave  nesse  entendimento.  Na  interação  com  os  dispositivos  digitais,  minha  atenção  se

desloca entre ambientes distintos. Como se não fosse um ambiente híbrido, buscando uma

purificação naturalista que alimenta a oposição material/digital. O deslocamento da atenção

instaura uma temporalidade dicotômica, mas é apenas uma questão de foco e sincronia.

118 Postagem do perfil no Twitter do @AIMEproject. Tradução nossa, original: A little digitality inclineth man's 
mind to virtuality, but depth in digitality bringeth men's mind to materiality.

119 Sobre essa questão ver também a resenha:  <http://www.internetactu.net/2010/06/22/bruno-latour-on-est-
passe-du-virtuel-au-materiel-et-pas-du-materiel-au-virtuel/>. 

102

http://www.internetactu.net/2010/06/22/bruno-latour-on-est-passe-du-virtuel-au-materiel-et-pas-du-materiel-au-virtuel/
http://www.internetactu.net/2010/06/22/bruno-latour-on-est-passe-du-virtuel-au-materiel-et-pas-du-materiel-au-virtuel/


A leitura de livros também opera esse deslocamento do foco, mas sua velocidade é

menor. O deslocamento do foco na interação com meios eletrônicos é de baixo para cima.

Com a TV, basicamente, só precisamos sentar e assistir, mas na interação com um  laptop

preciso lidar com diversas opções de interação. Se estou escrevendo um texto, não é prudente

abrir e-mail, checar feeds e navegar na internet. Se ajo com o laptop, como se ele fosse uma

TV, deixo  a  atenção  de  baixo  para  cima  assumir  o  controle.  Na  etnografia  digitalmente

mediada,  temos  que  inverter  o  foco da  atenção,  de  cima para  baixo,  assim conseguimos

manter algum controle sobre o que queremos observar.

Se como diz Segata (2014), não devemos considerar a etnografia enquanto método

para os estudos da comunicação ou cibercultura; por outro lado, não podemos desconsiderar,

como diz Latour, a etnografia como método fundamental para uma postura filosoficamente

empírica. Não se trata de reduzi-la a ferramenta, mas aceitá-la como “modo de existência”, no

sentido de direcionar o foco de nossa atenção. 

Relatos e descrições permeiam nossas culturas desde a invenção da escrita, seja na

mistura de mitos e aventuras da Odisseia, ou nas narrativas de aventureiros e exploradores

como Marco Polo, Hans Staden, Henry Knivet, entre outros. A etnografia nasce com ambições

cientificistas, tangenciando o ideal do registro e da documentação imparcial, sem perceber seu

potencial híbrido entre os seres da ficção [FIC], da referência [REF] e do temido duplo clique

[DC].  Assim nos  cabe  reinventá-la,  ou  como  disse  Wagner,  coinventá-la,  mas  dessa  vez

abrindo espaço para as vozes silenciosas, dos outros seres que coexistem onde quer que esteja

o campo pesquisado. Como diz Segata:

[…]  foi  preciso  reconsiderar  a  natureza  da  ação,  pois,  seguindo,  ainda,
Latour (2012), o ator não é uma peça que já está no tabuleiro e que depois
age. Ele não se refere exclusivamente aos humanos, mas a um ente que se
constitui apenas na ação. Ele não existe como repertório, de modo que chega
a ser redundante a afirmação de “atores em ação” – sua sugestão é a de que
fujamos da ideia de que atores (ou actantes/atuantes)  estão esperando em

103



algum lugar, prontos e definidos, a hora de entrar em cena. Assim, a ação é
pensada  como  um  evento  e  não  como  um  ato  –  localizando  sujeitos  e
objetos.  O propósito da expressão ator-rede é justamente o de deslocar a
origem dessa ação.  Nesse caso,  aquele  convencimento  anterior  voltado à
comunicação,  de  que  o  ciberespaço  não  se  tratava  apenas  de  dados  ou
informações  que  navegavam  intactos  por  meio  das  redes  da  www,  de
humanos  para  humanos,  mas  que  havia  ali  relacionamentos,  e  de  outra
forma, aquele direcionado à antropologia, de que ali não havia apenas cabos,
conexões e códigos binários,  que exigia uma certa insistência na agência
humana, precisava ser revisto. Ao contrário de antes, a tarefa agora era a de
repovoar as nossas etnografias, convencendo a antropologia e a comunicação
de que ali  não havia apenas gente.  A ação não poderia mais ser  pensada
exclusivamente nos moldes de atos humanos – comunicadores e receptores
que tinham como canal ou cenário o ciberespaço. Era preciso considerar que
os objetos também agem. O que, é claro, sem a implicação de pensá-los
como intencionais ou dotados de alguma subjetividade (SEGATA, 2014, p.
82).

Segundo Strathern, no texto etnográfico devemos preservar a tensão entre reificações e

imprevisibilidade,  sem isso não temos como descrever  a  diversidade  de  perspectivas  que

percebemos  na  imersão  em  campo  (STRATHERN,  2014,  p.  345-405).  Portanto,  sem

alimentar as pretensões do [DC], devemos cultivar uma etnografia entre [FIC] e [REF] que

nos ajude a perceber as complexas relações de fluxo e refluxo nas composições dos eventos

mediados  digitalmente.  Por  isso,  escolhi  e  fui  escolhido  pelos  rolezinhos,  como  evento

inspirador  de  uma  etnografia  experimental.  Que  permitisse  descrever  essa  jornada  que  é

atravessar  diferentes  ambientes  cognitivos,  me  permitindo  experimentar  digitalmente,

acusticamente,  visualmente  e  eletricamente  a  coexistência  que  alimenta  essas  relações

mediadas.

104



4. OS ROLEZINHOS E AS MEDIAÇÕES DIGITALIZADAS

105



4.1 OS ROLEZINHOS

Foi em algum dia de dezembro de 2013 que uma postagem no Twitter me chamou a

atenção para um distúrbio em um shopping de São Paulo.  Era um  link com um vídeo120

mostrando milhares  de jovens que aparentemente tinham invadido o espaço do shopping,

gerando correria e perplexidade. Talvez estivessem reunidos ali para se divertir, sem nenhuma

outra intenção. Mas o “evento” parecia ter saído do controle e a proporção da reunião acabou

ganhando outra dimensão. Por outro lado, dá para imaginar o dilema da administração do

shopping que se viu desafiada a regular  ou controlar um fluxo incomensurável de quase-

fregueses.  Como  esperado,  infelizmente,  o  “evento”  acabou  terminando  de  forma

excessivamente  violenta  e  repressiva.  Nas  redes  digitais,  o  episódio  que  ficou  conhecido

como “rolezinho” ganhou ampla repercussão, gerando debates e análises diversas.

Figura 5 - Rolezinhos121

120 Disponível no Youtube: <https://youtu.be/H4oRqmLGDd8>.
121 Imagem gerada pelo Google imagens.

106



Lembro-me que,  pouco depois, li  um artigo122 no jornal O Estado de S. Paulo que

traduzia  o  meu  sentimento  de  perplexidade.  Existia  um  outro  mundo  na  rede,  e  nossa

pretensão de saber tudo o que estava acontecendo – conectados 24h, lendo jornais, vendo TV

etc.  – nada nos  dizia  sobre o que de fato ocorria  ao nosso redor. Na esfera do consumo

musical,  sempre  me  chamou  a  atenção  essa  espécie  de  “autismo  sociocultural”  que  nos

impede123 de perceber  fenômenos “socioculturais” brasileiros tão intensos como o  funk,  o

pagode, o sertanejo, etc. Recentemente duas mortes mostraram a dimensão desse abismo: o

assassinato  de  MC  Daleste124 e  o  acidente  de  Cristiano  Araújo.125 Mas  como  isso  pode

acontecer se estamos todos conectados? Esse véu abala a impressão de que estamos todos

conectados na mesma “aldeia global”, onde nossos cérebros interligados compartilhariam um

mundo comum...  Talvez a  coisa não seja  bem assim.  Mas o que ocorre  então?  Será que

existem diferentes formas de conexão? Sub-redes? Então como fica a composição do mundo

comum? 

Os rolezinhos, de alguma forma, ilustram esse abismo, que é tão evidente no consumo

cultural, em outra escala, na rede das relações e do convívio. Quem são esses jovens? Onde

estão?  O  que  pensam?  Como vivem? Como  eles  percebem o  mundo?  De  que  forma  as

mediações digitalizadas mudaram suas vidas?

Latour, em um de seus livros mais importantes, o  Reagregando o Social, traça uma

rota126 cheia  de curvas  e  reviravoltas,  mas que nos permite  vislumbrar  as  dificuldades  de

recomposição  daquilo  que  chamávamos  “social”.  Seguindo  o  mapa  da  Teoria  Ator-Rede,

122 “Mundo do rolezinho é força ‘escondida’ da web - Funk ostentação, ídolos e fãs,  buscas no Google:  o
rolezinho está na rede há tempos, mas só agora ganhou atenção”, por Bruno Capelas, 17/01/2014.

123 Hermano Vianna é um dos poucos pesquisadores a apontar esse abismo. Não são poucos os projetos em que
ele,  com  ajuda  de  alguns  amigos  (como  Ronaldo  Lemos),  tenta  diminuir  esse  desconhecimento.  Em
iniciativas como Central da Periferia, Overmundo, Esquenta!, etc.

124 Ver texto de Hermano sobre MC Daleste: <https://hermanovianna.wordpress.com/2013/07/13/sua-historia-
nossa-tragedia/>.

125 Ver “Cristiano Araújo, o cantor que ninguém conhecia, exceto milhões”: <http://brasil.elpais.com/brasil/
2015/06/25/cultura/1435186419_653347.html>.

126 Tentei esboçar esse mapa, como pode ser visto na imagem disponível no site: 
<https://andrestangl.wordpress.com/pesquisas/>.

107



devemos a princípio tentar atender a três tarefas (LATOUR, 2012a, p. 37):

1 - como dispor as muitas controvérsias sobre associações sem restringir, de
antemão, o social a um domínio específico? 
2 - como tornar plenamente rastreáveis os instrumentos que permitem aos
atores estabilizar essas controvérsias? 
3 - por meio de quais procedimentos é possível reagregar o social não numa
sociedade, mas num coletivo?   

Para  encarar  esse  desafio  devemos,  segundo  ele,  concentrar  nossa  atenção  nos

desdobramentos, nas estabilizações e nas composições sucessivamente (LATOUR,  2012a, p.

355). Ou seja, se queremos tentar ser fiéis à “experiência do social”, sem as prerrogativas a

priori que tentam estabilizar todos os fenômenos em explicações já estruturadas. Por isso, as

controvérsias são bons indicativos de situações em que podemos identificar as rachaduras, ou

ranhuras  da  composição  social,  antes  de  ser  lacrada  na  caixa-preta  das  tipologias  ou

generalizações. Segundo Latour:

Primeiro  convém  desdobrar  controvérsias  para  aferir  o  número  de  novos
participantes  num  futuro  agregado;  depois  acompanhar  o  modo  como  os
próprios atores estabilizam aquelas incertezas, elaborando formatos, padrões e
metrologias; e, finalmente, descobrir como os grupos assim reunidos podem
renovar nosso senso de existência no mesmo coletivo (Ibid., p. 355).  

Assim,  na  fase  inicial  da  pesquisa,  inspirado  pelo  método  da  Cartografia  de

Controvérsias, busquei reunir  todo o material  que pude localizar sobre a controvérsia dos

rolezinhos.  Priorizei três grandes jornais,  vídeos no Youtube,  fotos,  perfis  e postagens em

redes sociais e artigos acadêmicos. Reuni assim links de dezenas de textos jornalísticos sobre

os rolezinhos da Folha de S. Paulo, O Estado de S. Paulo e O Globo. Entre diversos outros

materiais que reuni e organizei, destaco dois arquivos em PDF que produzi: “evento 1”, com

564 páginas, e “evento 2”, com 1.904 páginas, um mini big-data qualitativo, com o backup de

dois grupos de eventos no Facebook em que se marcavam rolezinhos, um em um shopping e

outro  em  um  parque.  Esse  material  é  especialmente  precioso,  pois  essas  páginas  foram

108



retiradas  do  ar  por  ordem  judicial,  em  função  de  ações  movidas  pelos  shoppings  e

provavelmente pela prefeitura. Para facilitar a organização e a visualização desse acervo, criei

um site  para  a  pesquisa.127 Também organizei  uma cronologia  interativa,  com links  para

imagens, vídeos e reportagens. Usando a ferramenta do Google Maps Engine, organizei um

mapa  com  a  geolocalização  dos  eventos,  fazendo  a  distinção  entre  diferentes  tipos  de

rolezinhos (como será detalhado na próxima seção).

Na fase seguinte da pesquisa, busquei uma aproximação com pessoas envolvidas com

os rolezinhos,  pensando em fazer entrevistas.  Para isso criei  um perfil  de pesquisador no

Facebook e passei a seguir rolezeiros.  O algoritmo do Facebook logo passou a me sugerir

eventos relacionados a  rolezinhos.  Com a ajuda da cartografia,  já  tinha localizado alguns

grupos de eventos e identificado um porta-voz dos rolezeiros, Darlan, um dos organizadores

da  associação  oficial  dos  rolezinhos,  uma  tentativa,  como  veremos,  de  estabilização  do

coletivo dos rolezeiros. 

Na fase seguinte da pesquisa, tentei experimentar uma imersão etnográfica mediada

digitalmente.  Através  desse  material  tento  traduzir  descrições  e  impressões  a  partir  da

observação  das  ações  nas  páginas  (perfis  e  grupos),  principalmente  no  Facebook,  de

agrupamentos relacionados aos rolezinhos e do perfil do Lucas Lima, o jovem que se tornou

uma espécie de símbolo dos rolezeiros. 

Mas foi justamente na alternância entre o perfil de pesquisador e meu próprio perfil no

Facebook  que  comecei  a  experimentar  um  processo  autorreflexivo,  como  já  predizia  a

etnometodologia, como se estivesse entre dois universos distintos, cada um com sua própria

ecologia  cognitiva.  Se  em minha  timeline,  na  época  das  eleições  de  2014,  por  exemplo,

fervilhavam  discussões  político-partidárias,  nas  postagens  que  via  em  meu  perfil  de

pesquisador, onde seguia apenas os jovens rolezeiros, nada sobre o tema era postado.  

127 Ver: <https://andrestangl.wordpress.com/pesquisas/>.

109



Isso  me  levou  a  pensar  sobre  o  tipo  de  ecologia  cognitiva  que  eles  estariam

experimentando,  além do  Facebook,  que  outras  mediações  estariam compondo  o  mundo

comum desses jovens? Nesse sentido, minha experiência como professor no ensino médio em

algumas escolas de São Paulo e em oficinas sobre cultura digital me ajudou a enriquecer as

lacunas de meus relatos mediados principalmente pelo que pude coletar através do Facebook.

Esse exercício de autoantropologia, como nos lembra  Marilyn Strathern, tem seus próprios

desafios. 

Por vezes é enganoso levar muito adiante a premissa metodológica de que
todas as sociedades “têm” cultura. As técnicas de conhecimento que todos os
povos  têm  sobre  si  mesmos  não  contemplam  uma  noção  de  “cultura”,
tampouco o conceito de sociedade. Se elucidar a cultura ou a sociedade não
faz parte da forma como eles organizam suas experiências, isso não pode
ocupar nos relatos antropológicos a seu respeito o mesmo lugar que ocupa
para o autoantropólogo. Se as técnicas de autoconhecimento constituíssem
uma  classe  universal,  poderíamos  argumentar  em  favor  de  um
reconhecimento da antropologia feita em casa sempre que os antropólogos se
voltassem  para  sua  própria  sociedade.  Mas  não  devemos  ceder  à
mistificação.  São  os  próprios  antropólogos  que  constituem  uma  classe
universal;  são  eles  que  compartilham  preceitos  e  preocupações  e,  como
escritores,  administram  os  dados  de  maneira  específica.  Esse  tipo  de
“autoconhecimento” só pode, por sua vez, ser expresso de maneira circular:
o autoantropólogo vem de uma cultura / sociedade que “tem” um conceito de
cultura / sociedade. Não se deve decidir se os antropólogos estão trabalhando
em casa como antropólogos com base em se eles se autodenominam malaios,
pertencem  aos  ciganos  Travellers  ou  nasceram  em  Essex;  isso  deve  ser
decidido pela relação entre suas técnicas de organização do conhecimento e
a  forma como as  pessoas  organizam o  conhecimento  sobre  elas  mesmas
(STRATHERN, 2014, p. 157).

Assim,  em minha  experiência  de  imersão,  assumi  os  riscos  daquilo  que  Strathern

chama de autoantropologia, tentando evitar a mistificação sobre o coletivo que tento estudar.

Mas, por outro lado, também reconheço alguma proximidade com o desafio autoetnográfico

representado pelo projeto da AIME de Latour, no sentido de investigar os modos de existência

dos modernos, sejam eles jovens ou não.

110



4.1.1 – APROXIMAÇÃO CARTOGRÁFICA

Como ilustrar as diferentes formas de entender um mesmo assunto? Como formamos

um  consenso?  Como  tomamos  uma  decisão?  Pensado  originalmente  para  estudar  as

controvérsias  técnicas  e  científicas,  o  desafio  da  Cartografia  de  Controvérsias  (CC)  é

organizar as informações de modo a permitir que diferentes coletivos e agrupamentos, com

interesses diversos, consigam deliberar sobre esses assuntos.

Como, em outras palavras, reencontrar uma objetividade que não repousa
mais  em  uma  admiração  silenciosa,  mas  em  uma  gama  de  opiniões
conflitantes sobre as versões contraditórias dos mesmos problemas? Como
podemos relacionar  essas  versões  a  fim de  obter  uma opinião? Essa  é  a
questão  do  que  eu  chamo  de  cartografia  das  controvérsias  científicas  e
técnicas (LATOUR, 2007, p. 83).128

Assim, inspirado na proposta da CC, em nossa pesquisa inicialmente tentamos uma

adaptação  da  estratégia  de  cartografia  focada  nos  debates  sobre  os  rolezinhos.  Tentando

encarar  mais  amplamente  esses  debates,  sem  reduzi-los  apenas  ao  plano  do  simbólico,

levando em conta seus desdobramentos ontológicos e lembrando que um dos cuidados da

Teoria Ator-Rede (ANT) é justamente não limitar essas associações apenas aos humanos. 

Segundo André Lemos, a Cartografia de Controvérsias (CC) nos ajuda a desenhar um

quadro no qual podem ser representadas as diversas posições e relações sobre algum tema

polêmico, desmembrando o papel dos actantes humanos e dos não humanos. E, quem sabe,

ajudando  a  organizar  objetivamente  a  busca  por  um  consenso,  ainda  que  temporário.  A

objetividade  desse  consenso  então  se  daria  em torno  da  atenção  distribuída  dos  diversos

coletivos,  cabendo  à  CC  ilustrar  as  mediações,  mostrando  as  transformações  e  os

128 No original: “Comment, autrement dit, retrouver une objectivité qui ne repose plus sur un silence admiratif,
mais sur la gamme des avis contradictoires portant sur les versions opposées des mêmes enjeux? Comment
parvenir  à  nouer  ces  versions  pour  pouvoir  se  faire  un  avis?  Tel  est  l’enjeu  de  ce  que  j’appelle  la
cartographie de controverses scientifiques et techniques”. A tradução foi feita por Jamille Pinheiro Dias.

111



deslocamentos. Para ele, a CC: 

É o lugar e o tempo da observação, onde se elaboram as associações, e o
“social” aparece antes de se congelar ou se estabilizar em caixas-pretas. A
visibilidade da rede se dá nas controvérsias. […]  É pelas controvérsias que
vemos o social em sua tensão formadora, em seu “magma”, como prefere
Venturini (LEMOS, 2013, p. 55). 

O trabalho de refazer as associações, ilustrando suas posições na rede de relações que

configuram uma controvérsia também é uma forma de buscar estabilizações. Mas sem almejar

ser o juiz da controvérsia, sem apresentar soluções, apenas indicando as direções possíveis.

Como diz Lemos, “onde há estabilização,  só há intermediários.  Onde há controvérsia,  há

mediadores, actantes” (Ibid., p. 105). Por isso, a CC é uma forma de buscar documentar os

movimentos e os deslocamentos entre intermediação e mediação. 

A controvérsia é o momento ideal para revelar a circulação da agência, a
mediação, as traduções entre actantes, a constituição de intermediários, as
relações de força, os embates antes de suas estabilizações como caixas-pretas
(Ibid., p. 106).

Com isso conseguimos rastrear se há algum tipo de agenciamento ou influência mais

determinante  de  algum actante,  mas  só  durante  as  controvérsias  conseguimos  perceber  a

rigidez das caixas-pretas. No entanto, no calor do debate, muitas vezes elas se desestabilizam,

deixando sua função de intermediária quase invisível, e assumindo a posição de mediadora,

ou seja, assumindo sua ação.  

Enquanto “magma”, as relações não estão nem no estado líquido (onde ainda
não  temos  actantes,  apenas  indiferenciação),  nem sólido  (onde  só  temos
caixas-pretas,  resolução  e  estabilização)  […]  Controvérsias  resistem  às
reduções  e  apontam  sempre  para  inúmeros  fatores.  Elas  aparecem  na
desestabilização, quando o que estava no fundo, imperceptível e estabilizado
passa para a frente da cena, colocando o problema em evidência e gerando
novas mediações [...] Os fenômenos que merecem ser escolhidos para CC
são justamente aqueles em que os actantes ainda não estão harmonizados.

112



Onde as traduções estão vivas, quentes, em movimento, onde a circulação é
mais intensa e inacabada (Ibid., p. 106-111). 

Na CC, os pesquisadores não precisam tentar ser imparciais, pois, em muitos casos,

eles são também actantes na rede que compõe o debate cartografado. Como diz Lemos: “O

que se entende por objetividade nada mais é do que o conjunto mais ou menos estável de

olhares sobre um determinado objeto ou fato ‘social’” (LEMOS, 2013, p. 111). Assim, a CC

não deve se limitar à perspectiva conceitual do pesquisador (seu campo, domínio ou área), ou

mesmo a uma posição espacial (global ou local), o que poderia impedir os diversos actantes

de  aparecer  e  sustentar  suas  posições  na  intricada  rede  de  recomposição  e  recombinação

desenhada na CC (VENTURINI, 2010 e 2012).

Os rastros de uma controvérsia podem ser seguidos através da cobertura da mídia, na

web,  no  Twitter,  na  blogosfera,  no  Facebook  (LEMOS,  2013,  p.  120),  mas  não  se  pode

esquecer que “toda  percepção  de  rastros  é,  ao  mesmo  tempo,  produção”.  Quando

identificamos um debate, de alguma forma alimentamos esse debate com nossa atenção, e isso

deve  ser  levado  em conta  na  cartografia,  mas  isso  não  torna  a  pesquisa  mais  ou  menos

relevante.  O  pesquisador  não  precisa  inventar  uma  controvérsia,  mas  ela  precisa  ser

reconhecida como tal. Também não é o pesquisador que diz quando ela começa, nem quando

termina. Mas, como diz Lemos, “ela é finalizada quando os actantes conseguem estabelecer

um compromisso de viverem juntos, quando não há mais conflitos” (Ibid., p. 113).

Podemos dizer que a CC é uma tentativa de ajudar a reagrupar o social a partir dos

rastros  deixados  pelos  mediadores  no  momento  das  transformações  e  dos  deslocamentos,

quando os conceitos que ajudam a formar a identificação dos coletivos ainda estão vivos e

aquecidos. Mas se queremos respeitar a pluralidade desses agrupamentos, as especificidades

das  situações  redesenhadas  não  podem  ser  estereotipadas  ou  generalizadas,  o  que

descaracterizaria a complexidade do curso da ação. Como diz Lemos: “Os actantes querem

113



sair  das  controvérsias  e  a  tendência é  resolverem suas  diferenças  na formação de caixas-

pretas, como se o futuro das redes e das associações fosse a estabilização” (LEMOS, 2013, p.

114).  Ainda que se reconheça a importância dessas estabilizações na composição do mundo

comum, não se deve esquecer a sua transitoriedade, sem isso caímos nos fundamentalismos,

nos determinismos e na impossibilidade de qualquer diálogo.

4.1.2 RASTROS DOS ROLEZINHOS

Nessa etapa da pesquisa foi usada a estratégia da Cartografia de Controvérsias, no

sentido  de  ajudar  na  composição  e  na descrição  do fenômeno dos  rolezinhos  (STANGL,

2015). Para isso fiz uma adaptação experimental129 do roteiro indicado no site do Macospol

Platform Tutorial130 e da proposta conceitual desenvolvida por Venturini (2010 e 2012).  

A controvérsia sobre os rolezinhos se inicia em 7 de dezembro de 2013, quando um

encontro,  mobilizado  via  Facebook,  reuniu  aproximadamente  6.000  jovens no  Shopping

Metrô Itaquera, na periferia de São Paulo. Chamaram a atenção a emergência e a velocidade

com que os jovens foram se agrupando no espaço físico da entrada do shopping. Testemunhas

disseram lembrar  de  um formigueiro.  A aglomeração,  que  aparentemente  tinha  intenções

pacíficas, acabou gerando tumulto e violência. Além disso, acabaram ocorrendo vários outros

episódios  semelhantes  em  diversas  cidades  do  país.  O  fenômeno  ficou  conhecido  como

“rolezinho” e alimentou grandes debates nas redes digitais e na grande mídia.131 

129 Essas etapas estão disponíveis no site <https://andrestangl.wordpress.com/pesquisas/> com todos os links
para as ferramentas apresentadas.  

130 Ver: <http://mappingcontroversies.net/Home/PlatformTutorial>. 
131 Estão  reunidas  no  site  da  pesquisa  algumas  das  principais  reportagens  publicadas  sobre  o  tema  dos

rolezinhos: <https://andrestangl.wordpress.com/pesquisas/>.

114



Figura 6 - Capas sobre rolezinhos

Ao todo, já são 23 eventos, em vários estados, movimentando mais ou menos 15 mil

jovens até meados de 2014. Mesmo agora, em 2016, quando a repercussão parece menor e a

grande mídia deixou de dar atenção ao fenômeno, multiplicam-se os casos em cidades do

interior  e  até  em Portugal  existem relatos  de  agrupamentos  semelhantes,  que  por  lá  são

chamados de  meet.132 Lembrando que só existe interesse da grande mídia nos relatos dos

eventos onde acaba acontecendo algum tipo de violência. Por isso ganhou repercussão133 o

rolezinho do dia 17/01/2016, com aproximadamente 12 mil jovens no Ibirapuera.     

Assim,  depois  dessa  breve  introdução sobre  o  fenômeno,  podemos  seguir  com os

passos da cartografia.

Passo 1 – Temperatura

O termo rolezinho, que era praticamente inexistente nos jornais antes de dezembro de

2013, tornou-se uma expressão recorrente.  Em pouco menos de seis meses, já eram mais de

500 matérias e reportagens nos principais jornais: Folha de S. Paulo (206 textos), O Estado de

132 Ver: Chamado de “meet”, rolezinho chega a Portugal sob polêmica: <http://noticias.terra.com.br/mundo/euro
pa/chamado-de-meet-rolezinho-chega-a-portugal-sob-polemica,4eb858aa35308410VgnVCM4000009bcceb
0aRCRD.html>.

133 Ver: Duas jovens relatam estupro em rolezinho no parque Ibirapuera: <http://www1.folha.uol.com.br/cotidia
no/2016/01/1730717-duas-jovens-foram-estupradas-no-parque-ibirapuera-neste-domingo.shtml>.

115



S. Paulo (234 textos), O Globo (115 textos). Isso sem mencionar as reportagens de TV e

revistas  semanais.  Não  há  dúvidas  sobre  a  temperatura  da  controvérsia  e  mesmo

recentemente,  apesar  das  tentativas  de  proibição  e  de  inibir  os  eventos,  o  debate  tem

retornado, principalmente por conta das questões legais envolvendo o fenômeno.

Passo 2 – Visualização

Segundo  o  monitoramento134 realizado,  em  janeiro  de  2014,  pela  agência  A2

Comunicação/Scup,  em 16  dias  foram quase  26  mil  postagens135 sobre  os  rolezinhos  no

Twitter, Facebook e Instagram. Segundo o estudo, do total de mensagens monitoradas, 71%

foram  classificadas  como  neutras,  23%  como  negativas  e  6%  como  positivas.  O

compartilhamento de notícias e reportagens sobre os rolezinhos representa 9% das menções

analisadas; 7% referem-se às declarações de autoridades e de políticos e 2% às postagens que

fazem referência à violência.

Figura 7 – Cronologia dos rolezinhos136

Passos 3 e 9 – Cronologia e Geolocalização137

134 Ver: <http://ideas.scup.com/pt/index/estudo-a-onda-do-rolezinho-nas-redes-sociais/>.
135 Ver: <http://www.brasilpost.com.br/2014/02/04/rolezinhos-twitter_n_4724532.html>.
136 Disponível no site: <http://www.tiki-toki.com/timeline/entry/294029/rolezinhos>.
137 Para simplificar a presente ilustração das etapas da cartografia, não levamos em conta a geolocalização, nem

116



Usando o banco de dados dos principais jornais, identifiquei 50 eventos.138 Organizei

uma cronologia interativa, como links para imagens, vídeos e reportagens. 

Figura 8 – Geolocalização dos rolezinhos no Brasil.139

Usando a ferramenta Google Maps Engine, organizei um mapa com a geolocalização

dos eventos, fazendo a distinção entre os quatro tipos identificados: 

- 28 rolezinhos – ou rolezinhos originais, para distinguir dos outros tipos. Podem ser

divididos em dois subtipos por localização do encontro (16 em shoppings e 12 em parques ou

praças).

- oito  pré-rolezinhos – alguns casos antecedem o rolezinho de 7 de dezembro, mas,

apesar de os eventos apresentarem as mesmas características,  ainda não se usava o rótulo

rolezinho para identificá-los.

a  cronologia  dos  outros  actantes  envolvidos  nas  controvérsias  sobre  os  rolezinhos,  além  dos  próprios
eventos.  Mas,  segundo o monitoramento, citado anteriormente,  nas  redes  digitais  as  postagens sobre os
rolezinhos estavam assim distribuídas: 32,5% em São Paulo, 14% no Rio de Janeiro, 8,6% em Minas Gerais,
7,4% no Rio Grande do Sul e 37,5% em outros estados.

138 No período entre dezembro de 2013 e julho de 2014, principalmente para os rolezinhos originais.  
139 Disponível no site: <https://goo.gl/UEeCyu>.

117



- quatro rolezinhos oficiais – rolezinhos organizados com apoio da prefeitura de São

Paulo.

-  13  pós-rolezinhos –  são os rolezinhos de protesto,  organizados por coletivos  de

ativistas  geralmente  em apoio  aos  rolezinhos  originais,  depois  que  estes  passaram a  ser

coibidos. Mas também existem casos que usam como estratégia a invasão de shoppings para

chamar a atenção para suas pautas, como, por exemplo, o Movimento dos Trabalhadores Sem-

Teto.  Em  geral,  esse  tipo  de  rolezinho  atrai  um  número  consideravelmente  menor  de

participantes, movimentando até agora mais ou menos 1.400 militantes.

Figura 9 – Geolocalização dos rolezinhos em São Paulo. 

No período estudado (2013 a 2015), a maioria dos eventos ocorreu no estado de São

Paulo,  tanto na capital  como no interior. Mas se pode notar a expansão do fenômeno por

outras  capitais  e  cidades  do  interior. No entanto,  esse  levantamento  quantitativo140 tem a

140 Na listagem dos eventos identificados até agora, foram levados em conta apenas o eventos que aconteceram,
assim foram desconsideradas as tentativas desarticuladas, seja por terem a página do evento no Facebook
censurada, seja por algum tipo de repressão na entrada dos shoppings ou parques.

118



limitação de depender da repercussão, quase sempre negativa, dos eventos na grande mídia.

Encontros com apenas 30 jovens podem ser noticiados como rolezinhos, desde que ocorra

algum tipo de conflito, seja com a administração do shopping, seja com outros grupos. Porém,

se  o  encontro  não  gerar  nenhum  tipo  de  desconforto,  não  será  noticiado  e  dificilmente

conseguiríamos cartografar. 

Passo 6 – Fronteiras

Basta uma rápida olhada nos comentários das principais reportagens ou vídeos sobre

rolezinhos para ver várias manifestações de agressividade e repulsa, muitas vezes motivadas

pela associação dos rolezinhos com o estilo musical  funk ostentação. Mas uma análise mais

detalhada da rede dos envolvidos na controvérsia sobre os rolezinhos identifica que muitas

vezes o maior risco para os jovens são os outros jovens. Como foi o caso do Lucas, apontado

como o criador do famoso rolezinho de 7 de dezembro, morto numa briga em uma festa

(fluxo) de funk na periferia de São Paulo.

Passos 11 e 12 – Acervo e Apresentação 

A melhor forma de apresentar e organizar um acervo sobre o tema de uma cartografia

é fazer um site. Assim, no endereço <http://goo.gl/mhu8Sh> estão disponíveis as reportagens,

imagens,  vídeos  e  artigos  acadêmicos  reunidos  até  agora  sobre  a  controvérsia  aqui

investigada.

119



Passos 7 e 8 – Microdiscursos e Macrodiscursos

Figura 10 – Palavras-chave (tags) usadas para falar sobre os rolezinhos

Acima,  algumas  das  palavras-chave  do  debate,  a  partir  da  leitura  das  principais

reportagens e dos textos opinativos sobre os rolezinhos. 

Passos 4 e 5 – Diagrama ator-rede e Desdobramentos

Fazendo algumas observações  preliminares  sobre o fenômeno dos  rolezinhos,  uma

característica interessante é o fato de o rótulo “rolezinho” só ganhar relevância quando passa a

ser propagado nos jornais. Eventos anteriores que apresentavam as mesmas características dos

rolezinhos foram chamados de “confusão”, “arrastão”, “tumulto”, “quebradeira” e “invasão”.

Mesmo depois da propagação do termo, muitos jovens participantes dos rolezinhos pareciam

estranhar  o  rótulo.  Agora,  até  grupos  oficiais  de  rolezinhos  têm  seus  representantes

120



dialogando com o governo. 

Tentando  diagramar  os  actantes  dos  rolezinhos,  a  primeira  associação  a  chamar  a

atenção  é  a  relação  espaço/ação:  os  rolezinhos  ocorrem  em  shoppings e  parques.  Já  os

rolezinhos de protesto só ocorrem em shoppings, assim como os pré-rolezinhos. Enquanto os

rolezinhos oficiais nunca ocorreram em shoppings.

Figura 11 – Diagrama com a rede de actantes dos rolezinhos.

Atuam nos rolezinhos de São Paulo os selfies dos famosinhos em suas timelines, o uso

de marcas de grife, o suposto consumismo, as danças masculinas, o uso de celulares para

tocar funk sem fones de ouvido, os bonés de aba reta, os aparelhos de dentes, as brigas e os

chavecos. Sem dúvida, o elemento que mais chama a atenção é que o rolezinho só é possível

121



com a ajuda das redes digitais, mas também seria impossível sem a rede elétrica, os sistemas

de transporte e espaços como os shoppings ou parques. 

Encontros  de jovens sempre existiram, mas não com a rapidez que permite  reunir

quantidades tão expressivas ao mesmo tempo em um lugar, ao ponto de causar estranheza e

receio  no  tecido  social.  Arrastões  e  flashmobs são  fenômenos  que  guardam  alguma

semelhança com os rolezinhos, mas, ouvindo os envolvidos, é possível notar que não existe, a

princípio, a intenção desestabilizadora que parece estar na raiz destes. Os rolezinhos não têm

rumo, nem cartazes, não se deslocam para uma direção específica como os protestos. Nas

jornadas de junho141, a mobilização no largo da Batata teve algo de um pré-rolezinho, tive a

oportunidade de experimentar etnograficamente o evento, a seguir um breve relato que pode

servir para enriquecer a compreensão dos rolezinhos.

No dia  17  de  junho de 2013,  uma multidão,  convocada e  mobilizada  de diversas
formas e por diversos coletivos, se reuniu na região do antigo Largo da Batata em São
Paulo.  Pude  testemunhar  esse  momento,  onde  fervilhava  a  sensação  de  estar
“escrevendo  uma  página  da  história”.  Para  muitos  pesquisadores,  é  preciosa  a
oportunidade de experimentar seu “objeto” em campo, sem mediações (como se fosse
possível...).  A princípio,  foi  com esse  espirito  que  desci  às  ruas  e  me  misturei  a
multidão.  Tomando,  apenas  um  único  cuidado  metodológico,  não  levei  comigo
nenhum dispositivo digital  que me permitisse  conexão ou registro,  essa foi  minha
“doença”.  É  desnecessário  dizer  que  nesses  contextos,  de  ebulição  e  entusiamo
generalizado, somos todos “contaminados”, pesquisadores ou não, por um misto de
medo e esperança. Era assim a expectativa, temerosa dos conflitos violentos dos dias
anteriores, sendo esse o foco principal de espectadores e jornais. Nas ruas do entorno,
o comércio fechou suas portas com receio de saques e depredações, nas ruas escuras e
já sem transito ordas de jovens caminhavam como se fossem participar de um show de
rock.  Até alguns funcionários das lojas,  liberados por seus patrões,  também foram
“contagiados”.  Enquanto  isso  no  epicentro  da  aglomeração,  onde  antes  se
concentravam  repórteres  e  câmeras  em  busca  do  melhor  ângulo,  o  largo  ficava
estreito. Alguns chegam a dizer que foi uma das maiores mobilizações da história. Na
posição privilegiada de observador e participante, em um mar de celulares e câmeras,
tentei não focar meu olhar, passeava e mudava de posição, tentando ver o que via. O
primeiro momento da mobilização foi de concentração, pessoas vinham de todas as
direções  e  aguardavam  mais  pessoas,  bandeiras  de  partidos  e  outros  coletivos
organizados  eram  rechaçadas,  um  pastor  enlouquecido  pregava  em  meio  a  turba,
jovens  paqueravam  e  algumas  palavras  de  ordem  como  mantras  eram  repetidas,
enquanto  um pequeno  grupo  de  polícias  militares  olhavam com espanto  a  massa
crescer. O segundo momento, mais marcante, foi quando os grupos começaram a se
deslocar, como se não houvesse rumo, apenas um fluxo,  como o de um rio e aos
poucos  a  aglomeração  foi  virando  passeata.  Nesse  momento  cartazes  e  cantos

141 Ver: <https://pt.wikipedia.org/wiki/Protestos_no_Brasil_em_2013>

122



ganharam vida e a cidade virou um palco. A proliferação de discursos lembrava uma
timeline,  nas  bordas  do  rio,  gente  e  mais  gente,  entre  discursos  e  espanto  –  uma
criança segurava um cartaz, olhar assutado e contente, enquanto dezenas de câmeras e
flashes iluminavam sua face. 

Sem precisar  de  bandeiras  ou  direção,  os  rolezinhos  lembram mais  algo  como  o

Project X Haren142, que em 2012 reuniu milhares de jovens em uma cidadezinha da Holanda

convidados via Facebook para o aniversário de uma garota. A não intencionalidade de causar

confusão parece ser diretamente proporcional à vontade de se divertir presencialmente com

“um milhão de amigos” virtuais. Uma derivação dos encontros de fãs, uma tietagem sem a

histeria e o distanciamento dos ídolos midiáticos, uma multidão que, mesmo sem fazer nada,

assusta por ser multidão.

4.1.3 CONSIDERAÇÕES E CONTROVÉRSIAS

Sem dúvida,  a Cartografia é uma forma interessante de abordar um fenômeno que

envolve em uma controvérsia, até então inédita, redes sociais (Facebook,  Twitter), espaços

físicos (shoppings, parques), jornais e grande mídia (onde os cadernos de cultura acabam por

contaminar as editorias de política), jovens “alienados” e “consumistas”, ativistas, militantes

de partidos, donas de casa, marcas de grifes, donos de shoppings, funkeiros etc. 

O mapa das redes envolvidas no debate sobre a controvérsia dos rolezinhos nos ajuda

a ver o fenômeno a partir de perspectivas diversas, sem necessariamente tentar explicá-lo ou

fechá-lo em alguma caixa-preta predefinida. O que poderia reduzi-lo a apenas uma de suas

múltiplas  possibilidades  interpretativas,  como  o  caso  das  análises  que  “explicam”  os

rolezinhos  como  questão  de  classe  ou  raça.  Assim,  tomando  o  cuidado  de  abordar  os

142 Ver: <http://en.wikipedia.org/wiki/Project_X_Haren>.

123



fenômenos  sem  reduzi-los  antecipadamente,  foi  possível  identificar  os  rumos  para  a

experiência etnográfica que veremos a seguir.

4.2 ETNOGRAFIA DOS ROLEZINHOS

Como disse antes, para conseguir manter o foco da minha atenção “etnográfica” no

campo  mediado  digitalmente,  criei  um  perfil  no  Facebook,  independente  do  meu  perfil

pessoal. Identifiquei o perfil com meu próprio nome acrescido do termo pesquisador. Não vi

necessidade de criar um perfil fake, nem tentar forçar interações tentando ser um rolezeiro. Na

descrição desse perfil, inclusive, existe um link para meu perfil pessoal no próprio Facebook.

Assim, poderia ser mais simples estabelecer algum tipo de troca com meus interlocutores e,

ao mesmo tempo, manter algum tipo de independência entre meus dois perfis, facilitando a

pesquisa. 

Com o perfil  pesquisador passei a seguir “rolezeiros”, sem adicioná-los e confirmei

presença em diversos eventos/grupos de “rolezinhos”. Também passei a seguir as indicações

do  algoritmo143 do  Facebook que  passou  a  me  sugerir  outros  eventos  relacionados  aos

rolezinhos. Mas evitei qualquer tipo de participação mais ativa em qualquer um dos grupos,

também não postei nada em meu perfil de pesquisador, nem tentei “curtir” as postagens dos

outros. Quase um fantasma,  stalkeando144 como dizem nas redes. Como veremos depois, o

efeito desse perfil foi criar uma espécie de antiambiente ao meu próprio perfil no Facebook,

levando-me  a  perceber  de  uma  forma  diferente  como  se  dá  a  mediação  nesse  ambiente

cognitivo.

143 Sem dúvida um dos actantes da pesquisa.
144 Ou seja, seguindo obsessivamente os rastros. Ver: <http://www.dicionarioinformal.com.br/stalkear/>.

124



Na  obra  Reagregando  o  social, Latour  (2012a)  dá  pistas  de  como  lidar  com  as

incertezas que nos permitem manter aberto e vivo o quase-objeto de nossa pesquisa. Toda a

tentativa de aproximação, seja ela quantitativa (mesmo usando  grafos ou questionários) ou

qualitativa (com base etnográfica ou com base sociológica), pode combinar os polos, mais

próximo de um “qualculo”145,  um híbrido, sensível aos números e aos sabores. Para Latour, se

quisermos orientar nossa pesquisa pela Teoria Ator-Rede, podemos fazer três testes e tentar

realizar três tarefas para conseguir o selo ANT, ou pelo menos, assumir sua inspiração.

Figura 12 – Perguntas e tarefas da Teoria Ator-Rede

Se a pesquisa sobreviver aos testes e se esforçar para realizar suas tarefas, o mapa do

percurso ganha contornos mais nítidos através de cinco incertezas (Figura 13). E são elas os

nossos guias nessa etapa inicial da pesquisa.

145 Ver p. 48

125



Figura 13 – As cinco incertezas da Teoria Ator-Rede.

126



4.2.1 – Rastros coletivos

Dia  13/08/2014  “Jefiinho”  cria  um  grupo/evento  “ROLEZINHO  LOTADÃO  NO

"PARQUE IBIRAPUERA" A VOLTA PARTE II  (20/09)”  no  Facebook146,  dando inicio  à

digitalização  da  atenção  de  vários  outros  interlocutores.  Fase  que  podemos  chamar  de

formação do grupo (primeira incerteza).

Figura 14 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos 

Em 17/09 o grupo/evento já  estava sendo administrado por “Jefiinho” e  outras  17

pessoas, já tinha 3,6 mil convidados que “comparecerão”, 1,2 mil que “talvez” e 100,4 mil

146 Minha experiência no grupo se cristalizou em um arquivo .pdf de 1.904 páginas, gerado a partir da função
“imprimir para arquivo” no browser Firefox, instalado no sistema operacional Ubuntu. Isso só foi possível
depois de “descer” até o começo das postagens no grupo, e essa operação aparentemente simples usou quase
todos os recursos de processamento de meu laptop, um Sony Vaio, com Intel® Core™ i5 CPU M 430 @
2.27GHz × 4 e 3,5 GB de RAM. Depois de quase uma hora, o arquivo .pdf estava pronto, mas restava saber
como mergulhar nessa imensidão de dados...

127



convidados sem resposta. Ou seja, em um pouco mais de um mês, “Jefiinho” e seus amigos

(os porta-vozes), com a possível ajuda do algoritmo do Facebook, “engajaram” mais de três

mil  interessados  no  evento.  Na  foto  que  ilustra  a  capa  do  grupo/evento,  uma  imagem

sugerindo o clima do encontro, com destaque para a presença masculina dos jovens em um

rolezinho. Uma postagem fixa do “Jefiinho” dá os limites e explicações para a formação do

grupo:

ROLEZINHO NO PARQUE IBIRAPUERA VOLTOU!!! 
VAMOS QUE VAMOS COM TUDO, LOTAR DE NOVO O IBIRA ♥ 
PONTO DE ENCONTRO VAI SER NA ARANHA GIGANTE !!!

- {...} Gente Como Todo Mundo Sabe ESSE E MAIS UM Rolezinho Feito
Por Nois, De Volta No Parque Do Ibirapueira A Volta Á Todo Mundo ja
SABE o Lugar de econtro parágrafo QUEM SABE Localidade: Não ER La
Do Lado da Aranha Gigante No Patio Ninguem Aqui e Famoosinho e sim
Esteja La Vai Começa as 14:00 QUEM Localidade: Não Saber Chega-me
Chame Não Conversação que Do Informações Grato a Todos e Obrigado
Pela Atenção {...}

A demarcação  do  local,  do  dia  e  do  horário  é  complementada  pela  identificação

negativa, “ninguém aqui é famosinho”. Importante destacar o agradecimento de “Jefiinho”

pela atenção de todos. Sem essa atenção não há grupo e não seria possível mobilizar um

rolezinho. Várias são as postagens que tentam normatizar e organizar a ação do rolezinho,

com regras, “papos retos”, dicas e pedidos de interação.

Figura 15 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos. 

128



Figura 16 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos.

A tensão  das  paqueras  e  dos  xavecos  não  correspondidos  também  recheiam  as

postagens  que  cobram  selfies e  interações  na  hora do rolezinho.  Assim,  os  antigrupos  se

formam a partir da definição dos comportamentos esperados no evento.

Figura 17 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos.

129



Figura 18 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos.

A diferenciação da experiência de interação no ambiente cognitivo do “face” e no local

do evento pode ser outra forma de demarcação. Aqui entra em “ação” a terceira incerteza, os

não humanos, no caso o software social, Facebook (e WhatsApp), as ferramentas usadas para

acessá-lo e alimentá-lo: computadores, celulares, fotos, pacotes de dados, wi-fi, rede elétrica

etc. 

Figura 19 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos.

A forma abreviada (como na postagem acima, onde “ft” é foto e “cmg” é comigo) e a

desatenção  com  a  grafia  usual  das  palavras  sugerem  o  deslocamento  entre  a  ecologia

cognitiva da oralidade eletrificada e a digitalização, sem se deter na experiência da leitura

impressa (ou pelo menos, sem a escolher).

130



Também são diversas as postagens que indicam a relação dos jovens com elementos da

visão  de  mundo  propagada  pelo  neopentecostalismo,  seja  para  reforçar  algum  tipo  de

identificação, seja para atrair algum tipo de respeito pelos pares. Aqui um pouco de aporte

macrossociológico pode ser inspirador (de novo a primeira incerteza).

Figura 20 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos.

Os grupos formados assumem a ação (segunda incerteza), seus efeitos, identificando

os contradiscursos (a repressão de segurança e policiais) e desenham metateorias que podem

131



aprimorar  os  próximos eventos.  Essa fase pode ser  complementada  pelos  diversos  vídeos

postados no Youtube147, filmados pelos próprios participantes.  

Figura 21 – Postagens nos grupos de eventos dos rolezinhos.

147 No link tem uma playlist com alguns desses vídeos: https://goo.gl/XztyCf

132



4.2.2 – Controvérsias

Em um curto período de tempo houve uma explosão de reportagens na grande mídia

sobre os rolezinhos,  alguns colunistas,  os clássicos formadores de opinião,  tentaram tecer

análises e estabilizar o evento partindo de categorias da sociologia ou de posições ideológicas.

Podemos dividir questões de fato versus questões de interesse em três oposições básicas: os

que identificam uma novidade política  ou  cultural,  os  que  criminalizam a ação e  os  que

remetem a  explicações prévias (desigualdade social e discriminação racial). A seguir alguns

poucos exemplos148 que ajudam a ilustrar a quarta incerteza, com destaque em negrito para os

principais posicionamentos.

“O rolezinho é uma  novidade política, comportamental e estética das mais
importantes. O encontro marcado por jovens paulistas em grandes shoppings
para  “subir  as  escadas  rolantes  num  sentido  contrário,  ouvir  funk,  zoar  e
beijar” é um acontecimento que mostra a juventude da periferia inventando
uma  nova linguagem de produção de presença pública.  (…) O rolezinho
vai além e traz à cena os adolescentes populares. Orkutizando a estética das
manifestações.  Falo  de  orkutização  como  uma  forma  de  “copiar  e  colar”
repertórios que não são de uma comunidade com outros atores sociais não
organizados reoperando. Ali no rolezinho tem um pouco de junho de 2013, um
pouco de estratégia de guerrilha, um pouco de intervenção urbana, happening,
baile, um pouco dos filmes americanos de adolescentes nos shopping centers
etc. São eles reoperando os repertórios que conhecem com o próprio corpo,
para  além  das  bandeiras  políticas  consensuais,  produzindo  uma  ação  que
coloca em xeque  o lugar dos shoppings.  Já  que os  shoppings marcam a
experiência  afetiva  desta  geração,  eles  precisam se  tornar  mais  abertos  às
formas de expressão desta juventude e não apenas serem um lugar de captura
dos desejos para o consumo.” (FAUSTINI, 2013)

Alguns textos, inclusive assumem os rolezinhos como proposta política. Uma forma

de ação não mediada pela classe politica. 

“O  Brasil  está  em  transe  e  os  jovens  não  querem  nem  saber se  os
governantes  vão  criar  rolezódromos,  centros  culturais  ou  que  tais  para
preservar a segurança e o sono das “pessoas de bem” nos templos máximos do
consumo de “classe”. Mas como assim?, se as propagandas nos bombardeiam
a todos, diariamente, para consumir, consumir e consumir? A nova geração –
em todas  as  classes  sociais  –  quer  consumir, consumir  com ostentação,
inclusive a música que a representa atualmente com maior precisão. Acontece
que, se os batidões incomodam muita gente, uma ou várias dezenas desses
jovens reunidos num shopping incomodam muito mais.  O rolezinho,  diz  a

148 No site da pesquisa é possível encontrar uma listagem mais completa - 
https://andrestangl.wordpress.com/pesquisas/

133



imprensa mundial, é um “flash mob dos pobres”. Não, é bem mais que isso.
Origens escravocratas, racismo e apartheid cultural fazem parte dessa incrível
salada de frutas, legumes e verduras.” (Nunomura e Sanches, 2014)

Ainda  que  alguns  representantes  da  classe  politica  até  tentassem absorver  a  força

“política” do fenômeno dos rolezinhos, como foi o caso, na época da ministra da Cultura

Marta Suplicy.

“...o  susto  das  liminares  conseguidas  por  alguns  shoppings  para  impedir  a
periferia  de  fazer  rolezinho  nos  seus  espaços,  muita  reflexão  e  pesquisas
aconteceram. As primeiras respostas e análises foram confusas e provocaram
reações  de  medo  e  espanto.  O  preconceito  ficou  escancarado,  mas  os
episódios  acabaram provocando diálogos  não pensados  e  inimagináveis  há
alguns meses.  O Brasil  muda e todos nós vamos ter  que abrir  a  cabeça e
repensar  comportamentos  frente  esta  gigantesca  massa  que  passou  a
consumir.  Sem  medo,  sem  preconceito,  civilizadamente  como  bons
brasileiros  que  achamos  que  somos.(...)  Vejo  alguns  processos:  ascensão
social,  afirmação  e  curiosidade adolescentes  que  merecem  estudo.  Ir  a
shoppings em grupo,  como as melhores análises apontaram, não descamba
para vandalismo, se o  policiamento preventivo for adequado, e no máximo
faz  a  madame  perceber  que  o  mundo  está  mudando.  Assim  como  sua
empregada doméstica comprou um carro e tem direitos que nunca se imaginou
que chegariam ao Brasil. A juventude que mudou de classe social e há alguns
anos passou a consumir em shoppings não quer mais se manter no bairro, seja
ele  num  shopping  que  já  frequenta  seja  no  espaço  que  sua  comunidade
conquistou para reuniões ou festas. Não querem ser confinados.” (SUPLICY,
2014).

Mas  são  os  posicionamentos  mais  tradicionais,  seja  nos  raivosos  comentários  do

grande  públicos  (nas  páginas  das  reportagens  e  colunas),  seja  na  análise  de  ícones  do

pensamento conservador, que dão o tom da percepção dos rolezinhos como algo que foge da

normalidade, e portanto deve ser reprimido.

“Infelizmente, noto que muita gente, inclusive na imprensa, está tentando ver
essas manifestações como se fossem uma espécie de justa revolta de jovens
pobres contra templos de consumo da classe média. Isso é uma tolice,  um
cretinismo. Os shoppings têm se caracterizado como os mais democráticos
espaços do Brasil. São áreas privadas de uso público, muito mais seguras do
que qualquer outra parte das cidades brasileiras. Os pais preferem que seus
filhos  fiquem  passeando  por  lá  a  que  façam  qualquer  outro  programa,
geralmente  expostos  a  riscos  maiores.  É  uma irresponsabilidade  incentivar
manifestações de centenas ou até de milhares de pessoas num espaço fechado.
Ainda que parte da moçada queira apenas fazer uma brincadeira, é evidente
que  marginais  acabam  se  aproveitando  da  situação  para  cometer  crimes,
intimidar lojistas e afastar os frequentadores. Esse negócio de que se trata de

134



uma espécie de revolta dos pobres contra os endinheirados é uma grossa
bobagem. Boa parte dos shoppings de São Paulo, hoje em dia, serve também
aos pobres, que ali encontram um espaço seguro de lazer. A Polícia precisa
agir com inteligência para que se evite tanto quanto possível o uso da força. É
necessário  mobilizar  os  especialistas  em  Internet da  área  de  Segurança
Pública para tentar  identificar a origem dessas convocações.” (AZEVEDO,
2014)

Em alguns casos  a  própria  experiência  dos  analistas  remete ao  sentido pessoal  do

rolezinhos, nos dando a dimensão emocional dos episódios. 

“O rolê é ainda uma vivência de grupo onde o estado de um interfere no de
todos  que  estão  juntos.  São  várias  brasas  que  se  juntam  e  se  aquecem.
Ninguém vai  dar rolê em chácara.  O rolê deve ter diversão.  Tem que tirar
onda, flertar com o perigo,  provocar adrenalina. O "rolezeiro" tem alguma
coisa dentro que não pode expor no dia a dia. É no rolê que essa coisa sai do
corpo.  Por  isso,  o  rolê  é  uma  experiência  que  mexe  com  a  química  do
organismo.  A  pessoa  quer  extravasar  um  estado.  Nem  que  seja  para
transformá-lo em culpa e remorso. Não é de hoje que a internet serve para
marcar rolês. Em São Paulo, pelo Orkut, MSN ou em fóruns se marcava qual
rua ia ter o "paredão de som" para embalar sexo, drogas e funk. Já o shopping
é  o  que  a  periferia  gosta.  Tem tudo  compactado  no  mesmo espaço:  loja,
comida, ostentação, mulherada, curiosidade, moda, roupa, boné, celular, ar-
condicionado, porta automática. Antigamente era quase impossível a pessoa
da periferia ir ao shopping. Não tinha acesso. Era uma viagem, em termos de
distância física e de diferença. Chegava lá e não sabia nem usar o banheiro.
Um rolê no shopping há 15 anos rendia  a admiração dos que ficavam.  O
"rolezinho no shopping" evoluiu dessas duas experiências: a do rolê em busca
de aventura e a da busca do shopping como lugar onde a pessoa se sentia mais
gente, mais vista e incluída socialmente.” (SOUZA E SPYER, 2014).

Na academia alguns pesquisadores também produziram tentativas de explicação do

fenômeno. Em geral é recorrente tentativa de reduzir o evento a categorias (ou caixas-pretas)

já estabilizadas.

As  notícias  nos  jornais  trouxeram  declarações  dos  responsáveis  pelos
shoppings centers e, invariavelmente, tais declarações tomaram esses jovens
como  invasores  do  espaço  privado,  baderneiros  ou,  o  que  dá  no  mesmo,
perigosos manifestantes que provocam medo nos clientes.  Tais declarações
fazem eco ao que boa parte  dos  frequentadores  de shoppings sentem com
relação  aos  ‘rolezinhos’.  Nas  redes  sociais,  as  postagens  repercutiram  em
grande medida as declarações das direções dos shoppings, quando não eram
ainda mais enfáticas em relação à necessidade de proibição desses eventos,
prisão de seus organizadores, identificados como bandidos que põem em risco
a segurança  das  boas  famílias.  Nada mais  comprobatório  das  disputas  por

135



espaço, reconhecimento e direitos. Uns acham que têm mais direitos do que os
outros (estranhos, mulatos, pobres, favelados, oriundos da periferia e da escola
pública). Também nada de novo, é histórica e reincidente a face fascista das
classes médias quando se sentem ameaçadas e confundidas com as camadas
populares,  expressão  pura  da  luta  de  classes.  (FÍGARO  e  GROHMANN,
2014).

Como também as tentativas de adicionar alguma carga ideológica aos episódios.  

O caso dos “rolezinhos” evidencia um fenômeno que, na verdade, não é, em
sua essência, novo,  ao menos quanto à incursão de jovens da periferia em
áreas  centrais  e/ou  shopping  centers  à  noite.  Mas  não  deixa  de  ter  na
atualidade  uma  dimensão  impactante  e  polêmica  nas  cidades,  sejam
metropolitanas  como  em  cidades  médias.  Dramatizada  pelas  mídias
jornalísticas e polarizada por opiniões que vão da contemporização – estes
bem  menos  – até  a  acusação  de  um  novo  tipo  de  delinquência  juvenil.
Representada  como  uma  turba  de  jovens  selvagens  e  alienados.
(MADUREIRA, 2015)

 

Depois  de  percorrer  alguns  “desdobramentos”  dos  rolezinhos,  podemos  dizer,  em

resposta às três perguntas de filiação a ANT (Figura 12). Em primeiro é possível identificar o

papel determinante da ação de não humanos, como o Facebook. Em segundo, os rolezinhos

são explicitamente desestabilizadores. Em terceiro, o evento parece indicar uma nova forma

de  recomposição  de  agrupamentos.  Quanto  às  nossas  tarefas,  a  primeira  das  três  já  foi

desdobrada, nas próximas páginas nos dedicaremos as duas últimas tarefas conforme indicado

(Figura 12). 

136



4.2.3 – Primeiro movimento (fluxo): estabilização 

Partindo  da  Cartografia  de  Controvérsia,  identifiquei  um porta-voz  dos  rolezeiros,

Darlan, um jovem que aparece em mais de um dos vídeos de reportagens sobre os rolezinhos

coletados  para  a  cartografia.  Depois  de  encontrar  o  perfil  dele  no  Facebook,  tentei  fazer

contato por mensagens  inbox, sem nenhum sucesso, mesmo depois de tentar várias vezes.

Darlan é um dos organizadores da Associação Oficial dos Rolezinhos. Por ele ser um pouco

mais velho e mais articulado que os outros jovens rolezeiros, parecia ser alguém com quem eu

poderia conversar de uma forma mais analítica sobre os eventos. Em seu perfil, constavam

informações que indicavam que estava cursando ciência política em uma faculdade de Direito,

sem maiores detalhes sobre qual faculdade ou que tipo de curso. Depois, ele próprio retirou

essa  informação  de  sua  página.  Em uma das  últimas  vezes  que  visitei  seu  perfil,  ele  se

apresenta como blogueiro e dono da empresa de eventos orbital music. 

Figura 22 – Rolezinhos oficiais.

Um dado interessante sobre Darlan é que ele escrevia sobre os rolezinhos para um blog, no

137



jornal Diário de Sp, o blog149 #É nois diário. Alguns de seus textos já mostram uma tendência

a politizar o rolezinho caminhando para um viés reivindicatório, lutando por direito ao espaço

e ao encontro em shoppings ou parques.

Darlan, na época, tinha quase cinco mil amigos e quase quatro mil seguidores, assim,

através do Facebook, foi difícil fazer contato com ele. Também não consegui encontrar um e-

mail ou outra forma de contato, nem no blog, nem em sua página no Facebook. Foi somente

através da página oficial da associação Rolezinho A Voz Do Brasil, organizada por Darlan e

Mc Chaveirinho, que encontrei um telefone para contato em uma postagem que convocava

para uma reunião com a secretária de Igualdade Racial na prefeitura de São Paulo. 

Liguei para o número e perguntei por Darlan. Alguém atendeu: “Quem quer falar com

ele?”.  Como imaginei,  ele  parecia  desconfiado e  não  se  identificou.  Mas  depois  que  me

apresentei  como pesquisador  da USP, interessado nos rolezinhos,  ele  ficou aparentemente

mais  tranquilo.  Conversamos  sobre  a  experiência  dele,  enquanto  “representante”  e

organizador dos rolezinhos oficiais. Ele relatou muitas situações de pressão, citando inclusive

o texto150 que descreve a forma com tem sido tratado no Shopping Itaquera, palco do famoso

rolezinho de 7 de dezembro. 

Em  nossa  primeira  conversa  por  telefone,  depois  de  alguns  minutos  falando  por

celular,  ele  me  sugeriu  ligar  no  telefone  fixo.  Uma  prática  comum  para  quem  tem que

economizar na tarifa das ligações via celular. Por telefone, seguimos a conversa sem um rumo

muito claro. De forma dispersa, falamos sobre a Bahia, pois me identifiquei como baiano

(tinha  visto  em sua  timeline indicações  de  que  sua  família  era  baiana  também),  falei  do

interesse  em estudar  etnograficamente  os  aspectos  culturais  dos  rolezinhos  oficiais  e  não

oficiais. Ele me contou do interesse de vincular os rolezinhos com bandeiras sociais, como a

149 Ver: <http://enoisnodiario.diariosp.com.br/>.
150 Ver: <http://enoisnodiario.diariosp.com.br/lider-de-rolezinho-sofre-preconceito-descriminacao-por-seguran 

cas-de-shopping-itaquera/>.

138



melhoria  da  acessibilidade,  pois  tem  amigos  cadeirantes,  por  exemplo.  Por  outro  lado,

mencionou a dificuldade de organizar os rolezinhos oficiais no período eleitoral (setembro e

outubro  de  2014).  Na  página  dele  no  Facebook,  por  sinal,  ficava  explícito  o  apoio  à

candidatura de Netinho151 para deputado federal. 

Figura 23 – Postagem de Darlan sobre a pesquisa.

Marcamos um encontro no Shopping Itaquera, local do primeiro rolezinho, sábado, dia

20/09/2014, às 18h. Ele me contou que uma equipe de TV iria fazer uma reportagem com

câmera oculta, para tentar registrar a forma como ele tem sido discriminado pelo  shopping.

No sábado, preparei-me para a primeira ida a campo. Troquei algumas mensagens por SMS

com ele confirmando e embarquei na jornada de metrô. Um deslocamento de mais de uma

hora, passando por mais de 15 estações, de Pinheiros (Faria Lima) até Itaquera-Corinthians. 

Tinha calculado chegar uma hora antes do combinado, ou seja, 17h. Assim teria tempo

para me ambientar no lugar. A caminho recebi nova mensagem de Darlan remarcando para as

19h. Com isso teria bastante  tempo para circular pelo local.  A minha percepção sobre os

151 Netinho de Paula (PCdoB) era o secretário de Promoção da Igualdade Racial da prefeitura de São Paulo, na
gestão  do petista  Haddad,  e  foi  o  principal  interlocutor  do  poder  público com os  “representantes”  dos
rolezinhos.

139



vídeos152 que documentam o rolezinho que tinha ocorrido ali foi se modificando bastante.

Agora tinha outro tipo de percepção sobre a dimensão do evento. Existe um espaço entre o

shopping e  o  metrô,  um híbrido,  com alguns  stands e  boxes  com venda  de  alimentos  e

serviços (celular, TV a cabo etc). Um espaço ideal para marcar um encontro antes de entrar no

shopping. Na área externa, onde se dá a ação do vídeo, tem um vão livre ao lado da entrada.

Outro espaço ideal para marcar encontros. Ali vi a primeira manifestação de algo que remetia

aos rolezinhos, uma placa dizendo ser proibida a permanência naquele lugar. Sem nenhum

motivo aparente, como, por exemplo, uma obra, ou uma saída de emergência. Na área entre o

shopping e o metrô também encontrei um aviso: “Grupos que estejam com comportamento

inadequado poderão ser orientados a se dispersarem” (Figura 24).

Figura 24 - Aviso no shopping Itaquera

152 Ver: <https://www.youtube.com/watch?v=H4oRqmLGDd8>.

140



Depois de algum tempo, comecei a desconfiar que Darlan não iria aparecer. Como

confirmei depois, ele tinha até recebido ameaças caso comparecesse ao shopping. Um parente,

policial civil, não deixou ele sair de casa, temendo por sua segurança. Que tipo de ameaças? E

por que ele estaria sendo ameaçado? No shopping, enquanto esperava, observava. Era sábado,

o shopping fervilhava de gente. Para alguém que vinha de outra experiência de cidade, como

Salvador, ir a um shopping paulista como o Itaquera tem algo de retorno e reencontro. É uma

São Paulo mais  misturada,  negra  e  mestiça,  mais  barulhenta,  mais  nordestina.  Flanei  por

horas, enquanto tentava sem sucesso fazer contato com Darlan. Nesse meio tempo fui fazendo

anotações no caderninho: 

O que caracterizaria a diferença entre um rolezinho e esse mundo de gente
circulando  pelos  corredores  do  shopping  num  sábado  à  tarde?  A
concentração  de  jovens?  A ausência  de  famílias?  A repressão  policial?
Olhando os jovens circulando em pequenos grupos, de três a cinco pessoas,
com seus bonés de aba reta, bermudas e tênis, quem deles não é rolezeiro?
Seria o rolezinho o encontro simultâneo desses pequenos grupos? Em uma
parede, de forma a lembrar uma história em quadrinhos, estão representadas
as  datas  mais  importantes  do  shopping,  desde  o  projeto  inicial  até  a
construção e citando inclusive um Natal que reuniu 6.000 pessoas para ver
um Papai Noel descer de um balão. Será que irão acrescentar o rolezinho que
também reuniu 6.000 jovens numa tarde de sábado?

Depois de circular bastante no shopping, fiz um lanche e até algumas compras. Foi lá

que comprei um caderninho e uma caneta, as ferramentas básicas de todo etnógrafo. Mas

quando fui comprar, para minha surpresa, o shopping não tinha nenhuma livraria ou papelaria.

Acabei comprando em um supermercado. Na hora, não percebi que esse poderia ser um bom

indício de uma ausência significativa, que poderia indicar que, na ecologia cognitiva desses

jovens consumidores, o livro perdeu sua relevância. 

Decidi  ficar  mais  um tempo naquela área híbrida entre  o  shopping e  o  metrô.  Na

rampa que liga os espaços, que também dá acesso a um Poupa-Tempo153, havia até alguns

153 Um serviço público para resolver questões relacionadas a documentação, tributos e etc.

141



vendedores  ambulantes  (ali  talvez  lembrasse  algo  do  espaço  entre  o  shopping Lapa  e  a

Estação  da  Lapa,  em  Salvador),  além  de  alguns  “moradores  de  rua”,  um  fato  que  me

desacostumei a ver em São Paulo,  por ser muito incomum nas imediações dos  shoppings

paulistanos que estava habituado a frequentar. 

Um desses “moradores de rua”, um rapaz branco, meio rapper (lembrando vagamente

Gaspar, do grupo Z'África Brasil), com pernas e pés sujos indicando a sua situação, circulava

pedindo  trocados  que  depois  usou para  comprar  um sanduíche  no  Subway.  No  shopping

cheguei a ver um senhor “malvestido” para os padrões usuais dos shoppings e, no banheiro,

me chamou a atenção um aviso sobre a importância de lavar as mãos para não transmitir

doenças. Sim, a periferia de São Paulo, por si só, já se configurava um mundo à parte da

experiência urbana a que estava acostumado em regiões centrais como o bairro de Pinheiros,

onde morava na época.

Depois de uma espera de quase quatro horas,  resolvi  tentar  conversar  com alguns

funcionários.  Escolhi um quiosque de lanches localizado bem na frente da escada que dá

acesso à entrada lateral, onde ocorreram as cenas filmadas no vídeo citado. Aproveitei um

momento em que três funcionárias estavam ociosas e perguntei se era ali mesmo que tinha

ocorrido o tal “rolezinho”, depois me identifiquei como pesquisador da USP. Segue o relato: 

Eram  uma  senhora,  a  moça  1  e  a  moça  2  (esta  quase  não  falou).
Uniformizadas  e  com  touca  higiênica,  primeiro  confirmaram  que  foi  ali
mesmo que ocorreu o rolezinho, “um absurdo”, disse a senhora (esta depois
que me identifiquei foi a mais falante).  “Era como um  formigueiro,  sabe
quando a gente mexe e elas ficam ouriçadas?”. Segundo ela,  primeiro os
grupos estavam no shopping,  mas  aos  poucos foram sendo expulsos  e  a
aglomeração foi se espalhando pela rampa e pelo estacionamento. A polícia
nem sabia o que fazer, tinha até alguns jovens armados. Segundo ela, um
deles, um “rapaz lindo”, pediu para ela esconder uma arma no quiosque. Ela
viu  arrastões,  mães  com  seus  filhos  pequenos  horrorizadas,  o  próprio
quiosque  foi  “arrastado”,  levaram  doces  e  outras  coisas  que  estavam
acessíveis. Elas foram orientadas a cobrir o quiosque e depois e ir embora.
Segundo a  senhora,  “o patrão delas  não  estava  nem aí  com a segurança
delas”.  O  certo,  segundo  ela,  seria  ter  permitido  fechar  o  quiosque

142



imediatamente.  Ela  também  relatou  que  um  rapaz  foi  despido  em  um
banheiro, ficando só de cueca, pois suas roupas e pertences foram roubados
(provavelmente  roupas  de  marca).  No  momento  de  maior  desespero,  ela
disse que orou (ela é evangélica) e indignada afirmou: “Quem gosta dessa
bagunça, não gosta de trabalho. Onde já se viu atrapalhar quem está no seu
ofício?”. Tentei entender o que caracterizava um “rolezeiro”, pois ali mesmo
no momento da conversa tinham vários jovens, possivelmente “rolezeiros”,
circulando  normalmente.  Sim,  eram  meninos  e  meninas,  como  as  que
estavam passeando. Mas as “rolezeiras” seriam “bandidinhas”. Argumentei
que o fenômeno estava chegando em Portugal.  “Jesus!”, disse uma delas.
Afirmei que eles agora tinham até uma associação e estavam negociando
com a prefeitura outros lugares para o encontro acontecer, pois o objetivo
deles era apenas paquerar e se divertir, sem tumulto. “É mesmo?”, uma delas
comentou. E a senhora completou: “Um absurdo, era só o que faltava...”. 

143



4.2.4 - Segundo movimento (refluxo): composição

Figura 25 – Imagens do Perfil de Lucas no Facebook.

Mano vamo para de viver uma vida imaginária ai pq curtida e faminha de
FACE nao vai acrescentar nada pra vc viu .! #pega_visao_rapa ! 
Boa Noite ... - Lucas (sua última postagem no Facebook)

Lucas ficou conhecido como o organizador do primeiro rolezinho e chamou a atenção

da grande mídia. A sua história é ilustrativa de um acidente que pode ter significados diversos:

144



como no mito do herói, ele não escolheu ser o que foi. Circunstâncias imprevisíveis, agências

não humanas, oportunidade, acaso, destino, serotonina. Seja o que for, a trajetória de Lucas

tem algo de mítico. Se os rolezinhos fossem reconhecidos como um movimento social, ele

seria seu primeiro mártir.    

 
Nem só de ídolos,  claro,  são feitos os ‘rolezinhos’  – que ganharam vida
própria, transformando-se em baladas. Lucas não está entre os famosos, mas
nem por  isso se  diverte  menos.  Em dois  rolês  anteriores,  ele  garante  ter
beijado "16 ou 17 meninas", perde-se no cálculo. E a questão política? "Não
perco meu tempo em manifestações, os políticos vão continuar roubando",
diz.  Durante duas  semanas,  a  Folha acompanhou a rotina dele e de seus
amigos, que convocam os eventos, com o objetivo principal de se dar bem
com as garotas. Lucas não sabia, mas estava "na mira das autoridades" desde
o fim do ano passado,  quando postou no Facebook a  convocação para o
"Rolezinho Shopping Itaquera Part 3", como o nome deixa claro, o terceiro
no mesmo local. Antes mesmo dos garotos entrarem, oficiais de Justiça já
aguardavam  na  porta  para  cumprir  liminar  que  proibia  a  realização  do
evento, sob pena de multa de R$ 10 mil por dia a quem fosse pego fazendo
arruaça (KREPP, 2014).

Olhando seu perfil no Facebook, podemos recompor um pouco dos seus passos. Logo

depois das jornadas de junho154 (fato que, por sinal, parece não ter lhe chamado a atenção), em

julho de 2013, Lucas trocou algumas vezes a imagem de capa de seu Face. Primeiro postou a

foto de carrões, alguns tênis de marca e, por fim, uma homenagem à amizade, onde afirma:

“Nao aa Dinheiro e nen Nada Que Compare uma Fiel e Verdadeira Amizade . #isso eu Nao

Troco Por Nada”. Depois voltou a postar carrões, bebidas... E, em outubro, postou alguns

selfies trocando a foto do perfil. Nas fotos, destacam-se os óculos estilosos. Na segunda foto,

ele mostra a língua desafiadoramente, postura que eventualmente ele repete. Em novembro,

reflete: “Muitos Querem A Vitoria Com Sabor De Mel, Mas Poucos Querem Enfrentar As

Abelhas  Para  ConquistaLa.  TO  MENTINDO  ?”  . Também  em  novembro  demostra  seu

154 Grandes manifestações, também organizadas com ajuda do Facebook, que aconteceram em São Paulo e 
outras cidades brasileiras em 2013. Ver: <https://pt.wikipedia.org/wiki/Protestos_no_Brasil_em_2013>.

145



arrependimento.  Talvez  refletindo  os  dilemas  entre  a  "vida  loka",  desejo  de  realização  e

transcendência:

E Foi Na Beira Do Abismo, Que Deus Me Deu Asas. 
Não Fumo Mais , Não Bebo Mais , Não Saio Mais 'Pegando” Ninguém, E
Não  Vou  Pra  Mais  Balada.  Bom,  Eu  Não Preciso  Disso  Para  Ser  Feliz,
Minha Felicidade Vem De Deus. —  se sentindo abençoado. 

Na iminência do famoso rolezinho, posta: "Nao Olhe Pros Outros faça A Diferença”.

Na postagem seguinte  acaba por se contradizer, como se estivesse dando ouvidos ao que

andam falando sobre ele:

MEDÍOCRE É AQUELE QUE NÃO FAZ NADA PRA MUDAR A SUA
PRÓPIA VIDA, MAIS SE INCOMODA COM A MUDANÇA QUE VOCÊ
FAZ NA SUA — se sentindo ABENÇOADO Obrigado Senhor Por Mais Um
Dia De Vida s2.

 
Em dezembro, faz mais duas postagens em que afirma se sentir abençoado e, depois,

posta uma cutucada nos famosinhos do  Face:  “mulher que escolhe namorado por curtidas

acaba tendo ele compartilhado”. Sem dúvida, a ideia do rolezinho se inspira nos encontros de

fãs,  dos  famosinhos,  mas,  de  alguma  forma,  subverte  a  proposta,  gerando  outro  tipo  de

encontro, sem a centralidade do “culto” aos famosinhos que parece irritar e esnobar os não

famosos. Depois do evento, em uma reportagem, Lucas deixa transparecer sua surpresa com

sua famosa nova condição de “organizador de rolezinhos”:

Lucas foi um dos abordados pela Polícia Militar no sábado (11). Apontado
como um dos organizadores do “rolezinho” (fato que ele nega), o jovem foi
intimado por um oficial  de Justiça.  “Ele me disse que,  caso acontecesse
baderna em um outro ‘rolê’, eu teria que pagar R$ 10 mil. Não tenho como
pagar tudo isso”, diz. Por não ter o dinheiro, o jovem teme ser detido se
receber a multa. Morador de Itaquera, ele vive com a família em uma casa
simples em uma viela a poucas quadras do shopping. O centro de compras
era  um  dos  lugares  mais  frequentados  por  ele.  É  lá  que  Lucas  gasta  o
dinheiro (acumulado em bicos de auxiliar de pedreiro e de estoquista, entre
outros) em roupas de marca. Vaidoso, ele gosta de usar grifes caras, como

146



Oakley,  Adidas  e  Polo  Ralph  Lauren.  Os  encontros  começaram  como
pancadões, segundo Lucas. Jovens marcavam de se encontrar em ruas perto
de  escolas  do  bairro  para  cantar  e  ouvir  funk.  Com  o  interesse  e  o
consequente  aumento  do  número  de  participantes,  os  jovens  decidiram
participar  de  encontros  nos  shoppings.  “A  gente  queria  marcar  no
estacionamento, porque cabe mais gente.” O estudante lembra com carinho
dos  primeiros  “rolezinhos”.  “A  gente  conhecia  muitas  pessoas,  fazia
amizades. E ficava com as meninas. Em cada um eu fiquei com umas seis,
sete”, diz. Depois de sábado, ele decidiu parar de frequentar o shopping em
Itaquera.  "Não vou nem mais sozinho para fazer compras. Acho que estou
marcado." Questionado  se  pretende  participar  de  outros  “rolezinhos”,  o
jovem lembra da multa e é categórico: “Do jeito que aconteceu, não quero
nem aparecer. Vai ficar meio difícil (PIZA, 2014a).

Lucas, o suposto organizador de rolezinhos, segue surpreso e, tão surpreso quanto ele,

segue a imprensa. Tentando estabilizar o fenômeno, como relatado na cartografia, são diversas

as  tentativas  de  explicá-lo.  Mas  como  um  actante  vê  o  que  ocorreu?  Nesse  sentido  é

interessante ler essa entrevista para o portal G1.155 Segue a transcrição:

Lucas:  meu  nome  é  Lucas,  tenho  17  anos,  sou  estudante...  trabalho  de
ajudante de pedreiro... trabalho fazendo uns bicos... como vou falar... garçon,
estoquista...  e  hoje,  pra mim, tá sendo meio difícil  ir  no shopping,  né?...
(inaudível) muito a forma como eu organizador do rolé... e o que ocorreu...
ocorreu baderna,  ocorreu muita coisa,  aconteceu...  mas,  pra mim...  o que
seria no shopping era um rolé, pra gente se conhecer mais, tipo como se
fosse  um  fim  de  semana  comum...  pra  conhecer  novas  amizades,  como
passear, comer no Mac, tomar um sorvete e cada um ir embora... mas como
aconteceu essa repressão com a polícia, que vieram agredir nois... que seriam
autoridade... como vou falar? autoridade de guardar a gente, tipo proteger,
mas  ele  fizeram  o  contrário...  chegou  em  agressão,  pra  gente  tudo  ir
embora... bala de borracha, gás.. e eu achei errado dessa parte... eu acho que
se fosse numa conversa  como gente grande,  a gente  poderia chegar  num
acordo... colocar numa... num lugar melhor, pra gente tá fazendo esses rolés..
e praticamente moro por aqui,  Itaquera, aqui é meu bairro...  pessoal onde
moram...  comunidade  como vocês  pode  estar  vendo...  e  aqui  a  gente  tá
tentando crescer, né? mas desse jeito que o pessoal tá dando multa na gente,
de dez mil reais, tá difícil crescer ser alguém na vida, com uma besteira, né?
por causa de um rolé... 

Repórter: você pretende (inaudível)? 
 
Lucas:  acho que pretend...  acho que eu pretendo nem aparecer mais,  por
causa dessa repressão que teve junto comigo, contra mim, contra os amigos e
o pessoal  que tava no rolé...  eu acho uma besteira...  é  como vou falar...
acontecer isso aí com a gente, se os bandidos, arrastão, esses negócios, quem

155 Ver: <http://g1.globo.com/sao-paulo/noticia/2014/01/nao-quero-cair-em-cadeia-por-causa-disso-diz-participa
nte-de-rolezinho.html>. 

147



tá fazendo são os outros pessoal, bandido gente grande... agora eles estão
preocupados por causa da Copa, a Copa está chegando aí, e os hospital como
vai ficar? tem várias gentes no...  no posto de saúde, procurando remédio,
querendo ser atendido e quantos atendentes estão lá?  dois, três, tem gente
que morre na fila e os caras tão preocupados com rolezinho do shopping?
que geração é essa? colocando sujeira embaixo do tapete, tá errado. 

Repórter: o que você faria pra quem pretende então... 

Lucas: eu acho que pra quem pretende vir  no shopping,  melhor esquecer
assim porque do jeito que vai... do jeito que vai tá difícil, do jeito que vai tá
muito ruim, então é melhor a gente que vir pra fazer o rolé, que venha pra se
divertir e não pra fazer tumultuação. 

Fica nítida a surpresa de Lucas com toda a atenção gerada por um simples rolê, mais

ainda  com  a  responsabilização  judicial,  sobre  uma  ação  que  a  princípio  não  é  sua

responsabilidade exclusiva. Será que o Facebook também foi multado? Por que um em meio a

seis mil jovens? Por ter criado o evento no Face? Mas como desconsiderar todos os outros

elementos que mediam e possibilitaram a realização desse tipo de evento?

Alguns meses depois do famoso rolezinho, Lucas perde sua vida em circunstâncias

nebulosas,  talvez  por  ciúme ou  inveja.  Talvez  algum “medíocre”,  como prenunciava  sua

postagem. Já quase mito, os jornais tentam entender sua vida e sua morte. 

Naquela noite de sexta, ele desligou o computador (seu perfil no Facebook
tem 57 mil seguidores) e se despediu do pai, Luiz Carlos, por volta das 22h:
"Vou dar um 'rolezinho'". Vestia uma camisa xadrez, bermuda e tênis. "Não
sei de que marca, mas devia ser tudo réplica, viu", conta o ex-motorista de
caminhão  e  hoje  encarregado  de  logística  de  uma  empresa  de  tubos  e
conexões. Ele só reencontraria o corpo inerte do filho quase 48 horas depois
no necrotério. Lucas tinha caprichado no visual para a balada daquele final
de semana. Até passou novamente no salão. "Você aqui de novo? Já cortei
teu cabelo ontem, rapaz", surpreendeu-se o cabeleireiro. "Vou dar um rolê",
justificou-se. Saiu de lá com o cabelo assentado com gel, como gostava de
aparecer nas "selfies" que lotam seu perfil  na rede social.  A boa daquela
noite era o X do Morro, um baile funk famoso na zona leste, realizado a céu
aberto por uma garotada que faz das vias públicas espaço de lazer nos finais
de semana. Só que a polícia, naquela noite, chegou antes e acabou com a
festa  de  Lucas  e  da  galera.  Na  dispersão  do  pancadão que  não  rolou,  o
estudante  encontrou  a  morte.  A versão  contada  por  testemunhas  no  64º
Distrito Policial, onde o homicídio é investigado, é a de que ele teria mexido
com uma garota e acabou sendo trucidado pelo namorado dela (TRINDADE,
2014).

148



Em outra reportagem, o  Face também aparece como agente, Lucas parece perceber

que o Face também agiu para transformar sua vida.

O perfil no Facebook do estudante Lucas Oliveira Silva de Lima, de 18 anos,
participante famoso dos "rolezinhos" que morreu no sábado (5), mostra um
jovem mais contido na exibição de roupas de marca, bebidas e mulheres do
que outros adolescentes que costumam ir aos eventos. Ele, inclusive, dizia
ter vontade de apagar sua conta da rede social.  Lucas ficou conhecido na
mídia em janeiro após comparecer ao "rolezinho" que terminou em confusão
no  Shopping Metrô  Itaquera,  na  Zona  Leste  de  São Paulo.  Na  época,  o
estudante contou que frequentava os encontros desde o fim de 2013 para se
divertir, conhecer pessoas e cantar funk. O gênero de música se popularizou
com a alcunha de "ostentação" entre os jovens da periferia de São Paulo e
fala de carros caros, artigos de luxo e dinheiro. Seguido por 57 mil pessoas
no Facebook, principal ferramenta na organização dos "rolezinhos", o jovem
escreveu pela última vez na quinta-feira (3) reclamando da busca por sucesso
na  rede  social.  "Mano,  vamo  para  de  viver  uma  vida  imaginária  ai  pq
curtida e faminha de face nao vai acrescentar nada pra vc viu (sic)". Lucas
havia dito em outra postagem recente que pensava em desativar seu perfil no
site. No Facebook, o adolescente costumava colocar frases religiosas e com
referência  ao  trabalho  –  ele  fazia  bicos  como  auxiliar  de  pedreiro  e
estoquista. "Ele cura os que têm coração ferido – Salmos 146:3 #trabalho" e
"Futuramente você entenderá porque Deus permitiu certas coisas em sua
vida" são algumas das mensagens. Apesar de dizer em entrevista ao G1 que
gastava seu dinheiro com roupas de marcas, os bens não tinham destaque no
perfil do jovem. Desde janeiro, após a confusão no "rolezinho" de Itaquera,
ele passou a postar menos na rede social. À época, gravou um vídeo para o
G1 dizendo que iria "se afastar" dos encontros por conta do tumulto.  "Não
quero cair em cadeia por causa disso", afirmou na época (PIZA, 2014b). 

É  assustadora  a  reação,  na  página  do  Face de  Lucas  e  nos  comentários  das

reportagens, onde dezenas de raivosos desconhecidos – festejando sua morte e partindo de

estereótipos ligados ao  funk  – fazem alusão ao “primitivismo” representado por Lucas.  O

abismo e autismo social parecem sustentados por um tipo de fundamentalismo sobre o que é

normal e o que é belo. Por isso, muitas das análises ideologizantes que tentam enxergar nos

rolezinhos um movimento social acabam por alimentar o círculo político do modo [POL],

como diz Latour, que infla os extremos interpretativos. 

149



4.2.5 – Considerações e conexões

Rolezinho  é  um  termo  sobre  o  qual  ainda  não  existe  um  consenso  quanto  ao

significado.156 O  rótulo157 aparentemente  foi  uma  apropriação  jornalística,  pois  nem todo

evento  rotulado  como  rolezinho  era  reconhecido  pelos  participantes  como  sendo  um

“rolezinho”.158 Por outro lado, o uso do rótulo serviu para dar certa identidade aos grupos, e

acabou sendo adotado pela maioria dos jovens. A forma com esse termo tem sido usado e

apropriado abre questionamentos interessantes sobre o surgimento de novos termos/conceitos

que tentam estabilizar fenômenos mais complexos, principalmente no campo dos estudos das

novas tecnologias de comunicação. 

O  rolezinho,  segundo  ÉPOCA  apurou  em  longas  conversas  com  seus
participantes e organizadores, é um encontro de jovens marcado pelas redes
sociais.  Preferencialmente  o  Facebook.  Pela  rede  social,  milhares  deles
combinam uma data  para  ir  ao  shopping “curtir,  tumultuar  e  tirar  várias
fotos”. O rolezinho começa na internet, e toda a sua mecânica depende da
rede. Quem cria o evento – geralmente um garoto desconhecido – se ocupa
de convidar gente famosa no bairro: meninas e meninos cujos perfis na rede
social  têm até  dezenas  de  milhares  de  seguidores,  que  são  chamados  de
“ídolos”.  “Para  funcionar,  o  rolezinho  precisa  ter  o  ídolo”,  diz  Matheus
Lucas Bernardo, de 16 anos e mais de 30 mil fãs virtuais no Facebook. “Se
chamar o ídolo, as meninas virão. E os meninos virão atrás das meninas”
(RIBEIRO; CISCATI; LOYOLA; IMERCIO, 2014).

156 O dicionário Houaiss sugere alguma relação com um movimento da capoeira ou com o termo francês que
deu origem ao bife à rolê.

157 Na cultura midiática, a expressão “rolê” é anterior ao fenômeno e consagrada, pelo menos, desde a década
de 1970, quando Gal Costa cantou “Dê um rolê”, dos Novos Baianos. Na década de 1990, a música "Chopis
Centis", dos Mamonas Assassinas, faz alusão ao tema: “Esse tal 'Chópis Cêntis' / É muicho legalzinho / Pra
levar as namoradas / E dar uns rolêzinhos”. A expressão “dar um rolê” também é usada por coletivos de
pixadores para se referir ao ato de sair na noite para pixar.

158 Como foi o caso do evento “color 1.0” em Jardim de Alah, Salvador - Bahia, no dia 20/07/2014, que tinha
uma configuração mais semelhante a uma rave, mas foi chamado pela mídia de rolezinho. Na página do
grupo/evento os participantes ora ironizavam a classificação, ora se identificavam com ela.

150



O fenômeno dos rolezinhos, apesar de guardar alguma semelhança com a ideia da

TAZ159 e dos flash mobs160, tem características próprias e, aparentemente, é uma invenção de

jovens  brasileiros,  uma  versão  territorial  das  invasões  dos  fotologs e  do  Orkut.  Uma

orkutização do espaço físico ou, como disse um dos Mídia Ninja161, um tipo de ataque DdoS?

Na grande mídia162 surgiram muitas interpretações163, boa parte relacionando a repressão aos

rolezinhos a questões raciais e socioeconômicas. 

A questão dos rolezinhos, quando cruzada com as propostas da AIME, é transportada

e, com isso, somos desafiados a descrever como os outros actantes dessa imensa rede agem.

Nas experimentações etnográficas, nas tentativas de aproximação, meu olhar foi reconduzido

ao espelho. Falar dos rolezinhos me fez relembrar da minha própria adolescência, uma turma

de roqueiros, ou quase, que se sentia deslocada, identitária e culturalmente, na mais africana

das  cidades  brasileiras,  Salvador.  Esse  deslocamento  nos  obrigava  a  encontrar  meios  de

identificação  que  se  chocavam  com  os  sinais  dos  outros  modos  de  identificação  e  a

redescobrir  aspectos positivos na hibridização (STANGL, 2004).  McLuhan (2005, p.  315)

dizia que “todas as  formas de violência são buscas de identidade”. Os rolezinhos também

representam um tipo de violência identitária, são o resultado de uma nova ecologia cognitiva,

um novo tipo de coexistência que ainda busca o espaço de seu florescimento.

159 A sigla T.A.Z. (do inglês Temporary Autonomous Zone) é um conceito/proposta criado por Hakim Bey
(pseudônimo de Peter Lamborn Wilson), que habita no horizonte das utopias poeticamente anarquistas e
intrinsecamente  iconoclastas,  por  isso  aparentemente  incompatíveis  com  os  rolezinhos  de  jovens
neopentacostais  dançando o  passo do  romano no estacionamento  de  um shopping depois  de  comer  no
McDonald...  

160 Um flash mob em geral tem uma proposta definida, alguma ação de terrorismo poético, com começo, meio e
fim. 

161 Em uma postagem no Facebook.
162 No site da cartografia sobre os rolezinhos tem uma listagem das principais reportagens. Ver: <http://www.

astangl.net/rolezinhos/?page_id=41>.
163 Por se tratar de um fenômeno recente, ainda são poucos os artigos acadêmicos que tentaram analisar os

rolezinhos. Ver:  FÍGARO; GROHMANN, 2014; MADUREIRA, 2015; TAVARES; PAULA; ALMEIDA,
2014.

151

http://www.astangl/


Não conheci  Lucas  pessoalmente,  mas senti  vontade  de  imaginar  como seria  uma

conversa com ele. Inteligente como um Mano Brown, sagaz como um capoeirista, malandro

como um pagodeiro, esperto como um funkeiro, reto como um pastor, Lucas fala: 

– como eram seus dias, Lucas?
–  não  sei...  marcar  com um pessoal  no  shopping...  talvez  apareçam
alguns  manos...  eu  gostava  de  encontrar  com o pessoal...  depois  do
trampo... minha vida era assim... também gostava de estar alinhado...  e,
claro, dar um rolé... rs.
– você se incomoda de me deixar usar sua voz?
– não... pode usar... quero deixar uma mensagem para as pessoas.
– qual mensagem?
– eu não sou nada, não se importem comigo. Agora sou como um anjo...
já fui e quem se importa?
– para você, as redes sociais são uma bobagem?
– pois é... disse isso na minha página no face...a galera fica achando que
curtida é tudo na vida... não é nada... o que importa é o que você é...
fica posando... na curtição... dá em nada isso. Se você não tiver caldo,
não serve nem pra pegar mulher.
–  você ajudou a reunir quase seis mil jovens no dia 7 de dezembro...
isso é alguma coisa...
– é verdade... parece até que sou alguma coisa... rs. mas não sou nada...
depois  fiquei  todo  enrolado...  e  todo  mundo  sumiu...  até  multa  me
arranjaram. eu queria ser alguém, dar certo na vida. só isso... o lance do
rolé foi engraçado... a gente vai direto lá no shopping... quase todo fim
de semana tamo lá...  curtir  um som, dançar  um pouco...  eu puxei  o
evento, mas a galera foi colando, foi colando... ninguém imaginava que
ia ter tanta gente...
–  você se sentia só, eles também... parece que a rede não basta como
companhia...
– a gente quer estar junto, é só isso... pra que serve esse lance de marcar
evento no face se a gente não pode usar?

Uma conversa imaginada com Lucas164, mediada por palavras que parecem dizer, por

si só, o que ele não teve tempo de dizer. Quando estamos nas redes, não convivemos só uns

com os outros, convivemos também com outros seres, não humanos, que nem sempre querem

nos fazer companhia. Eles podem nos deixar falando sozinho ou, quando estão animados, nos

164 Essa experiência foi inspirada pelos seres da [FIC] que habitam a AIME.

152



preenchem de alegria. Ainda sabemos muito pouco sobre esses seres, mas as pistas estão aí.

Não podemos olhar para eles diretamente, isoladamente, só para as nossas relações com eles.

A pergunta então é: por que estes seres plasmaram algo como os rolezinhos junto com

Lucas e outros? Será que eles querem nos avisar algo? Estamos rumando ao colapso? Somos

uma  praga?  Ou  simplesmente:  desconectem-se  e...  vivam?  Estamos  desaprendendo  a

conviver? Essa é uma possibilidade ou o sentido do convívio está mudando a nós, enquanto

espécie, mudando nossas estratégias de sobrevivência, nossa forma de permanecer, coexistir e

reproduzir [REP]? Os jovens rolezeiros buscam uma forma de reprodução, de reinserção no

mundo? Nossos instintos podem estar sendo ludibriados, talvez isso se dê por uma confusão

entre  modos  distintos  de  coexistência  mediada,  um  erro  de  percepção  de  nossa  atenção

distribuída digitalmente. Será essa a hipótese que vamos defender a seguir.

153



5. COEXISTÊNCIA MEDIADA COMUNICACIONALMENTE

154



McLuhan já tinha explorado as diferenças cognitivas dos ambientes mediados, como

no caso da pintura e da poesia (MCLUHAN; PARKER, 1975), apesar de não ter chegado a

conhecer a digitalização e suas ramificações. Por outro lado, a filosofia da AIME nos dá um

suporte  mais  interessante  para  desenvolver  novos  jogos  de  linguagem,  sem esquecer  de

multiplicar  os  mundos.  Foi  assim  que,  partindo  da  insatisfação  com  as  explicações

sociológicas,  ou  demasiadamente  ideologizadas  sobre  os  rolezinhos,  um  fenômeno  tão

irredutível quanto qualquer outro, cheguei às formulações sobre os modos de coexistência

mediada comunicacionalmente. 

Como vimos, a mediação tem seu próprio percurso histórico, chegando quase a ser

aceita como modo de existência no tabuleiro da AIME, faltando para isso a sua inserção no

intricado  sistema  de  correlação  com os  outros  modos  de  existência  já  estabelecidos  por

Latour. Não sendo esse o objetivo da presente pesquisa, busquei outra forma de interpretar a

mediação, mantendo a inspiração na AIME, mas sem querer reproduzi-la. 

Se os rolezinhos indicam alguns dos elementos geracionais de nossas novas formas de

coexistência, pode ser mais interessante focar nas mutações dessa coexistência. Ainda que se

possa dizer que toda coexistência é um tipo de mediação, também podemos escolher apenas

aquelas mediações que nos permitam repensar as estratégias de convivência geracional, uma

vez que esta parece ser a distância que teremos de superar se quisermos contribuir com a

proposta diplomática de compor um mundo comum.

5.1 COEXISTÊNCIAS

Como será atravessar um cruzamento entre o modo [PRE] e o quase-modo [MED]?

Algo como um tipo de premediação165, uma antecipação do ver? Ou quando contornada pela

165 Richard Grusin desenvolve uma interessante abordagem da noção de Premediação, onde a remodelagem dos

155



ramificação do ouvir, uma quase passagem entre as dobras do tempo? Aqui McLuhan, com

suas pontes entre o sensível e o constituível, recoloca o horizonte do provável na escala de

nosso passado remoto. Sejamos tribos, ou/e urbanas, a questão que se coloca, segundo Latour,

é: quem de fato vai ouvir nosso grito quando o planeta/aldeia sumir?

No livro  Guerra e Paz na Aldeia Global,  McLuhan (1973) recupera os trovões de

Joyce no  Finnegans wake,  10 alertas de um ciclo que estava chegando ao fim.  Mas não

podemos esperar um recomeço se o ciclo terminar, o tempo não será percebido. Estaremos em

algum ponto  entre  o  que  queremos  ser,  o  que  fomos  e  o  que  não  foi.  Esse  lugar,  esse

aqui/agora, que não notamos mais, como uma estrela distante, talvez deixe nossa solidão em

paz. Foi buscando seguir esses sentimentos, antes de mim, antes de ser esquina, o olhar que

não determina, que não visa, mas que tudo ilumina, como quis outrora aquele ermitão na

caverna, onde se escondia Zaratustra. Um clique, um link, um deslocamento angelical, diria

Serres. Não, não, o duplo não. Mais que o (duplo) clique, a denegação (Freud), seria então a

melhor afirmação. 

Por trás dos ruídos distorcidos, até uma voz como a de Thurston Moore, cantando

“Disconnection Notice”, pode nos lembrar que a desconexão é um ponto de vista. Ou, na

verdade, uma ponte de vista, estando sempre em relação a algo, a conexão ou a desconexão. O

contato,  figura  da  conexão,  é  tátil,  estando  em um ambiente,  já  nos  lembrava  McLuhan

quando cita a percepção, ou a falta de, do peixe na água.  Por sinal,  a metáfora fica bem

ilustrada no famoso discurso de David Foster Wallace (2009), “This is water”, em que todos

os elementos dos cotidianos são descortinados, em um flash de consciência, na atenção plena

do ordinário/extraordinário. Todos esses exemplos, de alguma forma nos lembrando, jamais

fomos desconectados, ainda que essa conexão seja sempre relativa. 

meios, que ele chama de remediação, pode antecipar ambientes cognitivos que podem ser experimentados
através das novas mídias (GRUSIN, 2013). 

156



Uma forma de entender o funcionamento e as características da conexão é entendê-la

como um tipo de mediação. Nesse prisma, a mediação assume então a condição de link, ponte

ou  passagem que  alimenta  e  anima  todas  as  formas  de  coexistência.  Ou,  como  observa

Antoine Hennion, nem ovo, nem galinha, na dinâmica de nossa relação com as coisas, não

existe lado.

É preciso deixar de lado este jogo de resultado nulo entre os objetos e o
social, para mostrar como o gosto vem às coisas graças aos seus amadores.
Com isto, nós assumimos plenamente a postura pragmatista: “é ela que faz
sair de um mundo dual, com, de um lado, coisas autônomas, mas inertes, e
de outro, puros sinais sociais,  para entrar num mundo de mediações e de
efeitos, no qual são produzidos, juntos e um pelo outro, o corpo que aprecia
e o gosto do objeto, o grupo que gosta e o repertório dos objetos de que
gosta.” Os vínculos afetivos são tudo isto; os corpos e os grupos, as coisas e
os  dispositivos,  todos  são  mediadores,  eles  são  ao  mesmo  tempo
determinantes  e  determinados,  eles  carregam  limites  e  fazem  retomar  o
decorrer das coisas (HENNION, 2010, p. 55).

Aquilo que Serres (1996) chamou de quase-objetos e quase-sujeitos, mas com atenção

no quase, advérbio, quase modo (quasimodo?) de transporte, o entre sujeito e objeto, o meio,

a  mediação.  Sem  atenção,  essa  relação  se  apaga,  nos  dando  a  impressão  (no  sentido

gutemberguiano) de situações isoladas no tempo e no espaço. Ovo ou galinha?  McLuhan

ironiza, e ironizando se livra do dilema, quando cita Sam Butler: “uma galinha é apenas um

meio para o ovo fazer outro ovo” (MCLUHAN, 2005, p. 249). 

Nas artes, ou melhor, como prediz a AIME, os seres da ficção [FIC] podem muitas

vezes apontar essa relação de forma mais direta. Paulinho da Viola uma vez cantou: “Não sou

eu quem me navega / Quem me navega é o mar”. A condição de navegador, aqui, é justamente

a relação de coexistência mediada, entre mar e navegador. Paulinho, que é da “viola”, ilustra

essa condição de forma sútil e, às vezes, despercebidamente. Outro belo exemplo cantado por

Alcione,  na música “Meu nome é  pandeiro”,  faz o interessante  exercício  de  dar  voz aos

157



instrumentos de percussão,  que apanham para produzir  o som: “Você cantando, tocando e

batendo na gente / Passando por tudo tão indiferente / Não conhece a dor do instrumental”. 

Se ampliamos o foco, na música muitos são os exemplos. Um dos mais explícitos está

na obra do Kraftwerk (KIHM, 2012). Seres da ficção entre música, design e performance, na

exposição sobre sua obra no museu britânico Tate Modern, a coexistência é assumida: “O uso

de robótica e outras inovações técnicas em performance ao vivo ilustra a crença de Kraftwerk

a respeito da colaboração entre homem e máquina na criação de arte”.166

Como também depois, no Manguebeat, Chico Science cantou: “computadores fazem

arte / artistas fazem dinheiro”. Trazendo para o palco um actante que, ainda hoje, no campo

das artes, busca seu reconhecimento enquanto cocriador, e não me refiro aos computadores.

No chamado funk ostentação, jovens cantam sua relação com os produtos de consumo e com

o dinheiro, esse actante tão renegado pelo ideal romântico da arte pela arte, da autenticidade e

da  visão  crítica  que  instituiu  o  conceito  de  “indústria  cultural”.  Dizia  Caetano:  “não  me

amarra dinheiro não... beleza pura....” Ou não?

O fenômeno que motivou o começo dessa investigação, os chamados “rolezinhos”,

muitas vezes é associado ao grupo de jovens que consome/ouve, dança, canta e produz o funk

ostentação. Uma variação aparentemente mais aceitável do funk “proibidão”, que cantava, ou

canta,  sobre:  sexo,  drogas  e  contravenção.  Na época  em que fiz  parte  de  um projeto  de

oficinas  de  cultura  digital  em  uma  escola  da  periferia  de  São  Paulo,  fiquei  muito

impressionado com a fama do Mc Zoio de Gato, um garoto, de morte precoce, um tipo de

James Jean, propagado via Youtube. Entre suas músicas mais famosas está uma homenagem à

própria  mãe,  louvações  ao  PCC  e  o  desconcertante  relato  de  uma  saidinha  bancária  na

perspectiva do criminoso.

166 <http://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/music-and-live-performance/kraftwerk-catalogue-1-2-3-4-5-
6-7-8>. 

158



O funk ostentação, por outro lado, seria uma estratégia de autoajuda mais proativa e,

consequentemente, mais aceita e estimulada pelos próprios familiares. Uma boa parte deles,

protestantes neopentecostais, possivelmente com menos culpa em relação ao actante dinheiro,

que, por exemplo, os roqueiros de matriz latina/católica. Ainda que o desenho desse quadro

pareça estável, e talvez esse seja o maior risco desse tipo de generalização sociológica, um

olhar  mais  demorado  sobre  a  complexa  teia  de  coisas,  seres,  grupos  e  subgrupos  pode

redinamizar o quadro.

É como se o acesso à realidade167 dependesse de nossos sonhos distribuídos. Falar do

social sem dar atenção às suas redes e mediações é como tentar isolar uma partícula do tempo.

No filme A Origem (Inception, 2010), dirigido por Christopher Nolan, Leonardo DiCaprio é

uma espécie de hacker chamado Dom Cobb e sua especialidade é invadir sonhos. Como se

nossas cabeças fossem computadores e nossos sonhos seções escondidas quando estamos em

stand by, ou seja, dormindo. A metáfora é interessante, mas o que mais me chamou a atenção

no filme foram os “totens”, um objeto pessoal que os invasores usam quando estão sonhando

no sonho de outra pessoa para evitar confundir sonho e realidade. A única forma de saber se

estão acordados é interagindo com esse objeto que só eles mesmos sabem a forma ou o peso,

um artifício que valida o real. Apesar da aparente contradição, essa ideia de usar um artifício

para conhecer a verdadeira realidade é, sem dúvida, uma das grandes questões do chamado

mundo moderno. Latour chama esse objeto de “faitiche”.168

No filme de Nolan,  há uma cena em que o personagem Dom Cobb explica à sua

“aluna” Ariadne como se constrói/percebe um sonho, criando e descobrindo simultaneamente.

Exatamente  como o  “faitiche”  de Latour, para  quem a  feitura  de  santos  nos  terreiros  do

167 A realidade já não basta, agora é estendida, ou aumentada, o fenômeno do game Pokémon Go pode dar bons 
rastros para futuras pesquisas. Ver: <http://epoca.globo.com/vida/experiencias-
digitais/noticia/2016/07/pokemon-go-fara-pela-realidade-aumentada-o-que-o-google-nao-conseguiu.html>

168 Junção de “feito” e “fetiche”, no original em francês “fait” e “fétiche”.  A tradução brasileira tentou recriar o 
efeito usando o neologismo fe(i)tiche, mas prefiro usar o termo original (LATOUR, 2002).

159



candomblé brasileiro seria o melhor exemplo dessa simultaneidade (LATOUR, 2002, p. 106).

Mas  essa  simultaneidade  não  pode  ser  confundida  com  uma  ausência,  ou  com  a

impossibilidade  de  falar,  criar  e  se  posicionar.  A  dinâmica  dessa  simultaneidade  é  a

alternância, não a imobilidade. 

Entretanto, houve realmente alguém que esqueceu o Ser? Sim, aquele que
acredita sinceramente que o Ser foi esquecido para sempre. Como diz Levi-
Strauss, "o bárbaro é antes de tudo o homem que crê na barbárie". Aqueles
que deixaram de estudar empiricamente a ciência, as técnicas, o direito, a
politica,  a  economia,  a  religião  e  a  ficção  perderam  as  pistas  do  Ser
distribuídas entre os entes. Caso, ao desprezar o empirismo, você se afaste
das  ciências  exatas,  depois  das  ciências  humanas,  depois  da  filosofia
tradicional, depois das ciências da linguagem, e então você se recolha em
sua floresta, certamente ira sentir uma falta trágica. Mas é você que sente
falta, não o mundo. Os seguidores de Heidegger transformaram esta fraqueza
notável em uma força. "Nada do que sabemos é empírico, mas não importa,
porque o mundo de vocês é vazio de Ser. Nós projetamos a pequena chama
do pensamento do Ser contra tudo, e vocês que têm todo o resto, não têm
nada.” Pelo contrário, temos tudo, porque temos o Ser, e os entes, e nunca
esquecemos  a  diferença  entre  o  Ser  e  os  entes.  Realizamos  o  projeto
impossível de Heidegger que acreditava naquilo que a Constituição moderna
dizia sobre si mesma sem compreender que isto era apenas a metade de um
dispositivo mais vasto que nunca abandonou a velha matriz antropológica.
Ninguém pode esquecer o Ser, já que nunca houve mundo moderno e, por
isso,  nunca  houve  metafísica.  Nós  ainda  somos  pré-socráticos,  pré-
cartesianos,  pré-kantianos,  pré-nietzscheanos.  Nenhuma  revolução  radical
poderá separar-nos destes passados. Sim, Heráclito é um guia mais confiável
que Heidegger:  "Einai  gar kai entautha theaus" [Também aqui  os deuses
estão presentes] (LATOUR, 1994a, p. 66).

Latour acerta quando se posiciona mais perto de Heráclito do que de Heidegger; não

se trata de lamentar nada,  amor fati  diria o estoico Nietzsche.169 O esquecimento do ser, a

angústia,  a  náusea,  a  melancolia  e  todas  as  formas  de  nostalgia  pelo  desencantamento

moderno do mundo perdem o sentido quando miramos a proximidade dessa simultaneidade

anterior à contraposição entre Ocidente e Oriente. Nossa a-modernidade, coexistindo como

todos os entes, sem culpa, sem medo e sem negar suas possibilidades. A lamentação não é

pragmática, nem a multiplicação das possibilidades é uma volta ao imobilismo pós-moderno. 

169 “Minha fórmula para a grandeza no homem é amor fati: não querer nada de outro modo, nem para diante, 
nem para trás, nem em toda eternidade. Não meramente suportar o necessário, e menos ainda dissimulá-lo - 
todo idealismo é mendacidade diante do necessário -, mas amá-lo...” (NIETZSCHE, 1999, p. 422).

160



De  fato,  pelo  menos,  por  curiosidade,  ou  mesmo  por  sina,  uma  das  grandes

preocupações  dos  Modernos  tem  sido  como  escolhemos,  definimos,  compartilhamos,

esquecemos, criamos ou amamos aquilo que nos acostumamos a chamar de realidade. Em

nossa tradição, Platão é um dos heróis (ou mesmo um dos vilões, como diria Latour), em um

dos mais importantes capítulos dessa história.170 A caverna de seu mito permanece lá, como a

Caverna de Chauvet filmada por Herzog, fechada e preservada, alimentando nossa distinção

entre real e ilusório, entre realidade e sonho, entre ciência e ficção, entre sanidade e loucura,

entre  digital  e  virtual,  etc.  Sim,  nesta  última  oposição,  uma novidade:  a  digitalização  na

posição habitualmente atribuída ao real, pois aqui está o x de uma questão que tem gerado

muita  confusão.  A digitalização  não  é  uma  desmaterialização,  na  verdade,  é  como  uma

multiplicação dos  pães.  Mas continua  tangível  e  perecível,  como toda  matéria.  Foi  lendo

Whitehead que Latour teve o insight sobre o sentido da irredutibilidade, o desafio permanente

da re-produção [REP] (LATOUR, 2012b, p. 23).

A  simples  noção  de  uma  substância  duradoura  sustentando  qualidades
persistentes, seja essencial ou acidentalmente, expressa um resumo útil para
muitas  finalidades  da  vida.  Mas  sempre  que  tentar  usá-lo  como  uma
declaração fundamental da natureza das coisas, comprova-se um equívoco.
Surgindo a partir de um erro e que nunca teve sucesso em qualquer uma de
suas aplicações. No entanto, teve sucesso: pois consolidou-se na linguagem,
na lógica aristotélica, e na metafísica. Por seu emprego na linguagem e na
lógica, não é – como já dissemos – uma sonora defesa pragmática. Mas na
metafísica  o conceito é puro erro.  Este erro não consiste  no emprego da
palavra "substância"; mas no emprego da noção de uma entidade real que é
caracterizada  por  qualidades  essenciais,  e  permanece  numericamente  em
meio  às  mudanças  de  relações  acidentais  e  de  qualidades  acidentais.  A
doutrina contrária diz que uma entidade real nunca muda, e que é o resultado
de tudo o que pode ser  atribuído a  ela  no caminho da qualidade ou das
relações. Restam, portanto, duas alternativas para a filosofia: (i) um universo
monista com a ilusão de mudança; e (ii) um universo pluralista em que a
"mudança" significa a diversidade entre as entidades reais que pertencem a
uma  certa  sociedade  de  tipo  definido. (WHITEHEAD,  1978,  tradução
nossa).171 

170 Talvez até seja por conta desse capítulo platônico que ainda hoje se tenta distinguir entre estória e história, 
mesmo que nesse caso, por ironia, se deva a uma estória (o mito da caverna) a história dessa distinção...

171 Original: The simple notion of an enduring substance sustaining persistent qualities, either essentially or
accidentally,  expresses a useful  abstract  for  many purposes of life.  But whenever we try to use it  as a

161



 Ledo engano foi pensar que a digitalização resolveria o nosso medo de perder as

coisas.  Basta  observar  o crescimento da venda de seguros  para celular172 (pelo menos no

Brasil...),  mesmo  com  backup dos  dados  na  nuvem,  a  sensação  de  ser  subtraído  de  seu

dispositivo é intolerável. Por isso, é tão forte a metáfora do totem no filme A Origem. Sem

nossos dispositivos perdemos o chão, somos lançados no reino das virtualidades. 

“Sonho que se sonha só / É só um sonho que se sonha só / Mas sonho que se sonha

junto é realidade”, dizia Cervantes173, mas o “junto” aqui, poderíamos dizer, não se refere

apenas aos humanos. Nosso acesso ao real sempre foi mediado, seja pela linguagem, pelos

sentidos, por instrumentos, ou por outras pessoas. A certeza catersiana, que partia do “penso,

logo  existo”,  facilmente  poderia  cair  no  solipsismo,  pois,  se  comprovamos  nossa  própria

existência pensando, como comprovaríamos a existência dos outros, já que não podemos “vê-

los” pensando? Já dizia Wittgenstein:

Os conceitos são técnicas que criamos para organizar nossa experiência. [52]
Nada é unívoco,  nem a análise lógica,  pois a lógica funciona como uma
projeção de nosso ideal na realidade, “afirma-se da coisa o que já se encontra
no modo de sua exposição”, entre imagem e linguagem surge a possibilidade
de “comparação que nos impressiona para a percepção de uma conjuntura da
máxima universalidade” [53] , esta generalização, no entanto nada constrói
de novo. Se há uma primazia da lógica sobre as outras formas de pensar, foi

fundamental statement of the nature of things, it proves itself mistaken. It arose from a mistake and has
never succeeded in any of its applications. But it has had one success: it has entrenched itself in language, in
Aristotelian logic, and in metaphysics. For its employment in language and in logic, there is - as stated above
— a sound pragmatic defence. But in metaphysics the concept is sheer error. This error does not consist in
the employment of the word 'substance'; but in the employment of the notion of an actual entity which is
characterized by essential qualities, and remains numerically one amidst the changes of accidental relations
and of accidental qualities. The contrary doctrine is that an actual entity never changes, and that it is the
outcome of whatever can be ascribed to it  in the way of quality or relationship. There then remain two
alternatives for philosophy: (i) a monistic universe with the illusion of change; and (ii) a pluralistic universe
in which 'change' means the diversities among the actual entities which belong to some one society of a
definite type.

172 Veja  a  reportagem do Jornal  Nacional,  08/09/2015:  Aumento  do  número  de  roubos  alimenta  venda  de
seguros de celular. A cada dia quase três mil aparelhos são bloqueados pelos donos no Brasil, porque foram
perdidos ou roubados: <http://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2015/09/aumento-do-numero-de-roubos-
alimenta-venda-de-seguros-de-celular.html>.

173 Essa formulação se tornou muito conhecida na cultura pop dos anos 70, depois de ser divulgada por John 
Lennon e Yoko Ono e até cantada por Raul Seixas. Mas não consegui localizar em que obra de Cervantes 
está a frase, apesar de a ele ser atribuída em diversas fontes na internet.

162



por  ser  ‘a  pureza  cristalina  da  lógica’ não  um resultado,  mas  sim,  uma
exigência. [54] 

Goya, o pintor, por outro lado, “desenhou” com uma frase aquilo que ainda é o maior

dos temores do mundo moderno:  “El sueño de la razón produce monstruos”.  O medo da

barbárie, do irracionalismo, do obscurantismo, medo que Nietzsche explorou até a última gota

e que até hoje alimenta os consultórios dos psicanalistas e psiquiatras. Uma criança, desde

cedo, já consegue distinguir racionalmente, ou relacionalmente, entre fantasia e realidade. O

ambiente  cognitivo  ajuda  nessa  delimitação,  a  conversa  com  os  adultos,  os  desenhos

animados, a convivência com outras crianças etc. Mas esta racionalidade acaba quando a noite

se  aproxima  e  começam  a  surgir  os  “monstros”  escondidos  em  seu  quarto.  Sem  a  luz

mediando, a razão não está mais sozinha... 

5.2 FLUXOS E REFLUXOS COMUNICACIONAIS

Latour (2014a) afirma que, na AIME, a mediação não tem um oposto, por isso deixa

de  ser  uma  categoria  funcional.  Se  considerarmos  a  oposição  entre  existência  (pura  e

essencialista) e coexistência (relacional e híbrida) temos então uma boa razão para considerar

a mediação como um modo de existência. A mediação, enquanto conceito histórico, como

vimos, tem sido associada a uma perspectiva pejorativa, algo como a inautenticidade, que nos

impede o acesso não mediado ao ser, a mediação nos impede o acesso direto aos entes. 

163



Figura 26 – Fluxos e refluxos comunicacionais

Se pensarmos as mediações como fluxos ontológicos e concentrarmos nossa atenção

nas  mediações  comunicacionais,174 podemos  dividir  esses  fluxos  em  quatro  ambientes

interrelacionados:  o  primeiro  refere-se  às  coexistência  que  se  constituem  a  partir  das

mediações  acústicas  ou  orais;  o  segundo  pode  simultaneamente  ser  relacionado  às

coexistências alimentadas pela visão; o terceiro fluxo é associado às mediações eletrificadas e,

por fim, também ocorrem as atuais mediações digitalizadas.

Se olharmos para o fluxo das mediações, podemos perceber que não é possível isolar

os modos de coexistência mediada, eles estão sempre sendo atravessados por um ou mais

fluxos.  O  livro  é  visualmente  mediado,  mas  é  acusticamente  percebido;  a  música  via

streaming é  mediada  digitalmente  e  percebida  eletricamente  (impulsos  elétricos  vibram a

174 Muitos podem ser os tipos de mediação não comunicacionais, como por exemplo a mediação temporal, ou a
física, ou a espiritual, ou a biológica, ou a química, etc. Só depende de onde focamos nossa atenção, para
perceber as mediações, ou as relações de coexistência. 

164



película dos fones) e acusticamente (as películas vibram o ar e os tímpanos que também viram

impulsos  elétricos);  uma  foto  no  Facebook  é  mediada  pelo  código  digital  (os  pixels)  e

convertida em luz (mediação visual) na tela do dispositivo. Ela também pode ser alterada

pelos  dedos  na  tela  do  smartphone (a  tela  traduz  o  toque  em eletricidade).  McLuhan  já

apontava essa característica híbrida das mediações, como nos lembra Irene Machado:

No entender  de McLuhan,  quando a  sociedade passa  a  operar  uma nova
tecnologia,  não  é  a  área  de  incisão  desse  meio  aquela  que  sofre  maior
afetação, mas sim todo o sistema onde ela está inserida. Ao considerar essa
afetação,  formula  uma das  mais  notáveis  noções  semióticas  do  efeito  de
sentido, sobretudo quando ele afirma: “qualquer impacto altera a ratios de
todos os sentidos”, não é a sucessão o que importa; esta em si não leva a
nada. O que importa é o efeito de sentido que faz com que o efeito do rádio,
por exemplo, seja a visualidade ou o efeito da fotografia seja a audição: a
conjugação do som e da voz, num caso, e do enquadramento, em outro, é
produzida de maneira tal que o efeito surge como se fosse produzida pelos
códigos que lhes são específicos. Porque são ambientais, os efeitos operam
sínteses estruturais e jamais podem ser considerados isoladamente. Os meios
audiovisuais  ou  auditáteis  não  podem ser  desmembrados  sem o  risco  de
decompor sua estrutura (MACHADO, 2009, p. 12).

No fluxo  das  coexistências  mediadas  –  a  música  tocada  e  cantada  acusticamente

passou a coexistir com a partitura, com o rádio, com o disco, com a TV, com o CD, com a

internet.  Ou  talvez  a  música  mediada,  por  exemplo,  por  CD  passou  a  ser  mediada  por

streaming.  Não  existe  a  entidade  música,  existe  um  tipo  de  mediação  que  permite  a

manifestação da música. A perspectiva histórica nos leva a um ideal de origem na sequência

temporal, por isso associamos a “essência” da música à mediação acústica.

Mas o que acontece quando nos fixamos sobre um tipo de mediação, ignorando seu

fluxo, estacionados sobre uma forma de perceber que se transforma continuamente e que às

vezes pode nos confundir?

165



5.3 – EFEITO FLAMMARION

Para  entender  a  confusão  gerada  pela  transição  entre  os  modos  de  coexistência

mediada basta lembrar do susto do público nas primeiras projeções do filme175 dos irmãos

Lumière, quando um trem parecia sair da tela. Ou a reação de pânico coletivo ao programa176

de rádio de Orson Welles que narrava uma invasão alienígena. Um exemplo simples, mais

atual da confusão entre essas distintas ecologias cognitivas, ocorre quando tentamos alterar

uma imagem com os  dedos em um suporte  impresso.  Seja  uma foto em uma revista,  ou

mesmo um livro impresso que esperamos conseguir aumentar, melhorando a visualização de

seu texto como fazemos com uma imagem em um  tablet  ou smartphone. Possivelmente a

confusão surge quando a relação com uma informação imersa em uma ecologia cognitiva, é

transportada para outra ecologia cognitiva, mas continuamos agindo como se estivéssemos na

mediação anterior. 

No entanto, ao usar a expressão erro de percepção ou perceptivo, corremos o risco de

reacionar essa experiência perceptiva a um tipo de ilusão,  como se fosse possível,  dentro

desse jogo de linguagem177, fazer uma distinção entre o que é real e o que não é. Não se trata

disso,  a  inspiração  para  essa  distinção  são  as  formas  de  “veridicção”  e  as  condições  de

felicidade  de  Austin.  Portanto,  proponho  usar  outro  termo,  que  pode  indicar  com  mais

precisão o tipo de experiência ontológica que a passagem entre ecologias cognitivas, ou a

tradução  de  diferentes  tipos  de  coexistência  medidas  pode  suscitar.  Chamemos  essa

experiência  de  Efeito  Flammarion,  em  homenagem  a  gravura  publicada  no  livro

L'atmosphère: météorologie populaire  (1888) de Camille Flammarion, e que tem inspirado

175 Ver verbete na wikipedia sobre o filme:  <https://pt.wikipedia.org/wiki/L%27Arriv%C3%A9e_d%27un_
train_en_gare_de_La_Ciotat>.

176 Ver o relato: <http://www.dw.com/pt/1938-p%C3%A2nico-ap%C3%B3s-transmiss%C3%A3o-de-guerra-
dos-mundos/a-956037>.

177 Talvez seja possível buscar algumas inspirações nas experiências de tradução intersemiótica.

166



tantas interpretações, desde as mais místicas até as mais cientificistas.

Figura 27 – Gravura de Flammarion.

McLuhan também descreve esse ambiente cognitivo que não percebemos. Para ele, a

arte pode gerar antiambientes que nos ajudem a perceber que estamos olhando pelo retrovisor.

Em  Palemo Shooting,  Wenders  descreve  a  conversa  entre  a  Morte  e  um fotógrafo.  Uma

mistura de Bergman com Antonioni, a cena revela um curioso receio do mítico personagem

interpretado pelo lendário Dennis Hopper. Ele/a lamenta o surgimento da fotografia digital,

pois assim o ser humano perderia a revelação e a ligação com o real; na fotografia pré-digital,

as fotos tinham a poder de documentar. Uma vez fotografado, aquilo que não existia passava a

ser real. Mas com a digitalização, o real se multiplicou e perdeu sua força sobre outras formas

de narrar; uma foto digital não traz certezas. As possibilidades de manipulação e adulteração,

através  de  programas  como  Photoshop,  instauram  incertezas  e  deslocam  a  foto  da

coexistência mediada visualmente para a vizinhança da coexistência mediada oralmente.

167



Se  temos  múltiplas  naturezas  via  mediação  tecnológica,  esse  perspectivismo

tecnológico leva a uma metafísica. Por outro lado, a cultura se ontologiza, não se trata  apenas

do simbólico, mas de outros modos de existência. A presença digitalizada tem alguma coisa

do acústico, do visual e do elétrico. Aquilo que chamávamos multimídia, múltiplos meios,

múltiplas mediações, múltiplos universos, um tipo de perspectivismo. O perspectivismo nos

ajuda a ver que a natureza é multimídia. 

Como  disse  Latour:  “fomos  do  virtual  para  o  material,  não  do  material  para  o

virtual”.178 O fluxo da digitalização está rematerializando seus códigos, as impressoras 3D

estão recompondo aquilo que antes se dizia intangível. Uma frase postada no Twitter, pelo

perfil do projeto AIME, citando uma conferência de Latour, dá uma chave interessante para

pensar essa rematerialização operada pela digitalização: “Um pouco de digitalidade inclina a

mente do homem à virtualidade, mas digitalidade em profundidade traz a mente dos homens

para a materialidade”.179 Se pensarmos a coexistência mediada digitalmente como camadas, a

superfície, ou seja, o contato mais comum com as redes, e-mail, vídeos, games etc. nos leva a

uma sensação de  virtualização,  algo  como um deslocamento,  o  aqui  agora  se  multiplica,

gerando a coexistência de espaços. Eu aqui em frente ao  laptop e eu ali no bate-papo, ao

mesmo tempo, como se uma parte fosse física e outra imaterial.  A segunda camada, mais

profunda de perceber essa situação, é um tipo de conexão mais próxima dos místicos e dos

físicos,  uma  complementariedade  entre  os  universos,  o  físico  e  o  virtual,  digitalmente

mediados,  uma coexistência  que antes não era percebida,  uma alternância semelhante aos

frames de uma película, que olhados isoladamente se distinguem, mas, em movimento, nos

transportam para outro mundo, o do cinema, um transporte que não desloca só o corpo, que

178 “On est passé du virtuel au matériel, et pas du matériel au virtuel”. Ver: <http://www.internetactu.net/2010/
06/22/bruno-latour-on-est-passe-du-virtuel-au-materiel-et-pas-du-materiel-au-virtuel/>.

179 Postagem do perfil no Twitter do @AIMEproject: “A little digitality inclineth man's mind to virtuality, but 
depth in digitality bringeth men's mind to materiality”.

168



não exclui um lugar em função do outro. A coexistência tem essa característica, algo do sol-

ao-meio dia, noite e dia, um híbrido que se movimenta.

A  história  dos  híbridos  é  antiga,  se  olhamos  a  cultura  como  forma  de  agrupar

percepções  sobre  os  instantes,  de  purificação  e  mistura.  A  oscilação  que  compõe  as

identidades, aquilo que Stuart Hall chamava de e/ou. O híbrido tem um pé no chão, outro no

ar. Por isso falar em hibridismo necessariamente nos desloca,  nos desestabiliza.  As ideias

isoladas,  ou  purificadas,  não  são  menores  ou  menos  importantes,  só  não  precisam  ser

imobilizadas.  O movimento que as desestabiliza,  pode reestabilizá-las também. Como nos

lembra Serres:

Como é possível que as ciências humanas ou sociais nunca falem do mundo,
como se os grupos permanecessem suspensos no vazio? Como é possível
que as ciências ditas pesadas não tomem os homens em consideração? As
suas falhas respectivas evidenciam frontalmente o problema. Como podem
os nossos principais saberes continuar a ser hemiplégicos (paralisia em um
dos lados do corpo)? Ensiná-las a andar com os dois pés, a utilizar as duas
mãos, parece-me um dos deveres da filosofia: como sabe, em O Terceiro
Instruído (Filosofia Mestiça) designo como corpos completados os canhotos
ditos contrariados e faço o elogio dos mestiços e das misturas de que as
filosofias da pureza têm horror (SERRES, 1996, p. 192).

A atenção etnográfica é uma forma de buscar esse deslocamento impuro, movimento

de identificação e estranhamento. Sem ela, a antropologia continuaria alimentando a crença na

crença,  o  indiscutível  ocidental  e  racional.  Por  outro  lado,  o  colonialismo,  ou  como  se

convencionou  chamar  a  ideologia/visão  de  mundo,  que  sustenta  essa  prática  violenta  de

convivência  e  invasão,  é  paradoxalmente  a  fogueira  que  alimenta  as  misturas  e  as

purificações,  fluxo  e  refluxo.  Se  queremos  reinventar  a  convivência  entre  humanos  e

humanos,  devemos nos lembrar que nessa relação de convivência entram também os não

humanos. Muitas vezes é justamente um ator-rede não humano o elemento que amplifica a

dificuldade ou a discordância entre humanos. Se pensarmos nos recursos naturais, no ouro, no

pau-brasil, na água e no petróleo. Ou mesmo nos territórios, como no caso de Israel/Palestina,

169



onde uma confusa coexistência é atravessada por identificações híbridas, como a sacralidade

histórica e política de suas construções e localizações. Não se trata de desqualificar as coisas e

o  que  elas  nos  dizem,  pelo  contrário,  se  trata  de  ouvir  e  recompor  nossas  identificações

buscando formas novas e mais fluidas de convivência. 

A  obra  aberta  de  Eco  não  é  só  para  os  livros  e  textos,  a  multiplicidade  de

identificações e interpretações também está nas coisas, nos seres, e nos modos de existência.

Ainda que esse horizonte nos aproxime do temido relativismo, e ninguém pelo contrário quer

permanecer  no  absolutismo,  aceitar  as  relações  entre  sentidos  e  existências  é  superar  o

essencialismo  que  nos  isolava  em  certezas  e  verdades  universais.  A multiplicação  dos

universos não é apenas uma abertura das nossas possibilidades simbólicas, não é o privilégio

de um grupo, um povo ou uma cultura que, posicionada no altar da ciência, bondosamente

aceita  os  outros  e  seus  símbolos,  guardando  bem  trancada  a  chave  que  dá  o  acesso

privilegiado ao real; não é isso que nos permitirá conviver. Como lembra Latour, a “crença na

crença” não nos aproximou. Em seu livro sobre os “faitiches” ele relata o desafio para evitar

essa rua sem saída.

Escolhi centrar minha comparação na noção multiforme de crença. De fato,
nossos antepassados, adeptos do pensamento livre, ao zombarem de nossas
crenças  extravagantes  e,  ao  mesmo tempo,  das  dos  outros,  nos  legaram a
ironia a qual Voltaire, após tantos, soube dar o tom. Mas para ridicularizar
assim todos os cultos, para derrubar todos os ídolos, seria preciso acreditar na
razão,  única  força  capaz  de  refutar  todas  essas  loucuras...  Como  falar
simetricamente de nós como dos outros sem acreditar nem na razão nem na
crença, respeitando, ao mesmo tempo, os fetiches e os fatos? (LATOUR, 2002,
p. 9).

Estamos mais próximos quando olhamos uma lâmpada funcionar. McLuhan já nos

falava sobre a impressionante força, não apenas simbólica, de um ambiente iluminado. Não

importa onde, essa experiência nos transforma, transportando um pedaço do dia para a noite,

para o interior  de nossas cavernas.  Ainda que diferentes  culturas  e  formas de entender  o

170



mundo possam explicar as razões por trás desse fenômeno de formas diferentes. O efeito da

luz  em nossas  pupilas  e  a  sensação de  conforto  e  segurança  de  uma lâmpada acesa  nos

aproximam. 

Circula na rede um texto interessante de Hossein Derakhshan180, blogueiro iraniano

mais conhecido como Hoder. Considerado um dos pais da blogosfera iraniana, ele foi preso

pelo  regime iraniano e  ficou  off-line por  seis  anos,  entre  2008 a 2014.  Hossein  pesquisa

cultura digital e escrevia sobre tecnologia antes de ser preso. Para ele, a internet tinha uma

possibilidade revolucionária e descentralizadora. Mas, quando saiu da cadeia e viu um novo

ecossistema de informações gravitando, principalmente, em torno do Facebook, sua impressão

foi de um monstruoso retrocesso. 

O hyperlink oferecia uma diversidade e uma descentralização que o mundo
real não tinha. O hyperlink representava o espírito aberto, interconectado da
World Wide Web—uma visão que começou com seu inventor, Tim Berners-   
Lee. Era uma maneira de abandonar a centralização—todos os links, linhas   
e hierarquias—e substituí-la por algo mais distribuído, um sistema de nós e   
redes. Os blogs deram forma a esse espírito de descentralização: eles eram
janelas  para  vidas  que  você  raramente  conheceria  de  perto;  pontes  que
conectavam vidas diferentes umas às outras e, assim, as mudava. Os blogs
eram cafés onde as pessoas trocavam ideias diversas sobre todo e qualquer
assunto que você pudesse se interessar (DERAKHSHAN, 2015).

Ele  aponta  uma mudança  ontológica  dos  links,  sua  leitura  é  atravessada  por  uma

perspectiva ideologizante da internet. Por sinal, essa é uma forma que se tornou frequente de

interpretar as mudanças na forma de difusão informativa. Uma espécie de interpretação de

viés  anarquista do diagrama das redes  de Paul Baran181,  ainda que estes diagramas sejam

abstrações. No domínio da comunicação, as escolas de inspiração marxista sempre buscaram

uma forma de  denunciar  o  controle  dos  meios  de  comunicação sobre  as  massas.  Com a

internet,  esse  controle  parecia  finalmente  ser  empiricamente  demonstrado,  a  liberação  do

180 Ver: <https://medium.com/p/987bc70ecd9d#.vi3cwfwr0>.
181 Ver: <http://escoladeredes.net/profiles/blogs/breves-consideracoes-sobre-o>.

171



“polo de emissão” na mídia pós-massiva (LEMOS, 2014) que apontava a descentralização e a

expansão  das  formas  colaborativas  de  difusão  informativa.  Manuel  Castells  (2003,  2013)

também, em vários textos, aponta nessa direção emancipatória. Mas o problema com essas

formas  ideologizantes  de  interpretar  o  ecossistema  digitalizado  é  certa  tendência  a

desconsiderar o complexo borramento das fronteiras entre o que está descentralizado e o que

está  centralizado (BRIGGS; BURKE,  2006,  p.  14).  Purificar  ou estacionar  os  fenômenos

relacionados em um dos polos não impedirá a confusão. 

Se  a  centralização  dominasse,  o  lamento  de  Derakhshan  não  se  espalharia,  as

mobilizações  e  as  denúncias  seriam  todas  silenciadas.  Ou  se  só  a  descentralização

predominasse,  não  haveria  trendtopics,  famosinhos,  Facebook,  portais,  jornais  e  nem

rolezinhos. Henry Jenkins tem uma forma interessante de descrever como um ecossistema

informativo se mistura com outro, gerando novos híbridos, naquilo que ele chama de Cultura

da Convergência (JENKINS, 2009). Formas de difusão descentralizadas sempre existiram, em

maior ou menor escala, como o caso dos grafites desenhados nas paredes na Itália antiga

(BRIGGS; BURKE, 2006, p. 81).

A rede  é  uma transposição  estruturalista/sociológica  que  tenta  dar  sentido ao caos

social. Enquanto metáfora gráfica, pinta belos instantes de nossas interações em ambientes

como o Twitter, como ilustram os grafos produzidos pelo Labic182.  Um tipo de ordenação

gráfica, priorizando algumas tags no Gephi. Abaixo um exemplo183 desse tipo de visualização.

182 Laboratório de estudos sobre Imagem e Cibercultura (Ufes) - <http://www.labic.net/>
183 Ver: <http://blogs.oglobo.globo.com/na-base-dos-dados/post/comunidades-mais-ativas-no-movimento-

primeiroassedio-nas-redes-sociais.html>.

172



Figura 28 – Exemplo de grafo.

Antes de a sociologia encurtar nossas descrições e a forma como se descreviam grupos

de  pessoas  (e  não  pessoas),  como ocorria,  por  exemplo,  nas  genealogias  da  Teogonia  de

Hesíodo, na Ilíada e na Bíblia, nossas descrições multiplicavam enumerações intermináveis,

com os patriarcas, descendentes e etc. Com o crescimento das populações, é provável que essa

prática foi ficando cada vez mais inviável, seja pelo tempo despendido ou pelo espaço (em

papel) necessário (lembra como eram os catálogos telefônicos?). A sociologia agrupa páginas

e  páginas  de  indivíduos  em categorias  que  simplificam as  descrições,  mas  desenha  uma

paisagem em baixa resolução ou definição, uma imagem pré-hd. A Gestalt nos conforta, pois

podemos  preencher  os  espaços  (do  social)  com  nossas  predefinições.  Uma  característica

interessante da digitalização, ou da forma como podemos nos linkar, é justamente a economia

de  tempo  e  espaço  em nossas  descrições  do  “social”.  Uma  hashtag,  por  exemplo,  pode

agrupar rapidamente diversas pessoas (e não pessoas), não importa quem ou o que criou a tag,

173



uma vez que ela é usada, passa a ser um aglutinador, um gerador instantâneo de identificações

(política,  cultural  etc.).  A  possibilidade  de  criar  eventos  no  Facebook  também  é  um

aglutinador poderoso, mas, de alguma forma, ali também a digitalização tem nos empurrado

para um tipo de experiência materializada, como nas impressões em 3D; a materialização se

completa nas ruas, nos rolezinhos ou nos protestos.

5.4 ATENÇÃO DISTRIBUÍDA DIGITALMENTE 

A  imagem  do  formigueiro,  citada  por  uma  das  funcionarias  do  shopping,  me

acompanhou por um tempo. Em uma das chaves interpretativas do fenômeno dos rolezinhos

enxerguei semelhanças entre o comportamento dos jovens rolezeiros e o de algumas espécies

de insetos, como os gafanhotos que podem se agrupar em imensas nuvens migratórias. Esse

comportamento  é  um  dos  grandes  mistérios  da  entomologia;  existem  até  pesquisas  que

associam o surgimento das nuvens à ação da serotonina184, que faria os jovens gafanhotos se

tornarem intensamente  sociáveis.  Por  outro  lado,  algumas  pesquisas185,  na  fronteira  entre

estatística, física e bilogia têm desenvolvido modelos para entender o aparente caos dessas

trajetórias coletivas.

(…) um enxame não é tão caótico quanto parece e está sempre perto de um
ponto de transição entre o movimento agrupado e a anarquia. Há uma razão
para  isto:  Se  o  sistema  também  está  ordenado,  não  pode  adaptar-se  ou
responder a alterações no seu ambiente e, se ele for muito desordenado, a
resposta  pode  não  ser  suficientemente  forte.  (CRESTEY, 2014,  tradução
nossa).186

184 Ver Blocking ‘happiness’ chemical may prevent locust plagues: <https://www.newscientist.com/article/dn
16505-blocking-happiness-chemical-may-prevent-locust-plagues/>.

185 Ver Insect Swarms Go Critical: <http://physics.aps.org/articles/v7/120>.
186 Original: a swarm is in not as chaotic as it looks and is always near a transition point between grouped

movement and anarchy. There is a reason for this: "If the system is too ordered, it cannot adapt or respond to
change in its environment; if it is too disordered, the response may not be strong enough.

174

https://www.newscientist.com/article/dn16505-


Em uma reportagem para a TV, um dos rolezeiros canta uma rima: “somos a praga que

o sistema criou...”. A analogia com os insetos pode ser interessante também se levarmos em

conta que a própria Teoria Ator-Rede usa a metáfora das formigas (ant) para sua laboriosa

abordagem  (LATOUR,  2012a,  p.  28).  Por  sinal,  na  pesquisa  citada  foram  identificados

padrões nos movimentos de enxames que parecem ser indícios de um ponto de virada, como

se o ecossistema estivesse passando por uma transição.

Os  cientistas  encontraram  evidências  tentadoras  em  diversos  sistemas
biológicos,  incluindo  o  cérebro  humano,  as  redes  de  expressão  gênica,
bandos de aves e cardumes de peixes, que se comportam como se estivessem
perto  do  “ponto  crítico”  de  uma  transição  de  fase,  como  spins
correlacionados em um ímã à beira de ordenação. Em bandos de estorninhos,
por  exemplo,  as  flutuações  de  velocidade  de  dois  pássaros  distantes
influenciam-se mutuamente. Tais correlações “livres de escala”, que ocorrem
em todas as escalas de comprimento possíveis no rebanho, são uma marca
registrada de criticidade. A ideia de que os sistemas biológicos podem ser
descritos  pela  física  das  transições  de  fase  é  emocionante,  uma  vez  que
poderia apontar para um princípio de organização comum na evolução entre
estruturas biológicas aparentemente diferentes. Mas a evidência direta para
essa  ideia,  que  surgiu  pela  primeira  vez  há  duas  décadas,  permanece
relativamente escassa. Agora, um estudo estatístico de enxames de insetos
realizado  por  Alessandro  Attanasi  e  seus  colegas  na  Universidade  La
Sapienza  de  Roma,  na  Itália,  fornece  novas  evidências  em apoio  a  essa
imagem. Os pesquisadores usaram vídeo para acompanhar as trajetórias de
centenas  de  mosquitos  que  pululavam  (um  tipo  de  mosca  pequena
comumente encontrada em cidades). Ao analisar as propriedades estatísticas
de  trajetórias  em  enxames  de  tamanhos  diferentes,  eles  mostram  que
mosquitos  apresentam  as  mesmas  correlações  de  escala  livre  que  os
estorninhos,  reunindo-se,  e argumentam que os enxames parecem sempre
estar posicionados em um ponto crítico. (CHATÉ; MUÑOZ, 2014, tradução
nossa).187

 

187 Original: Scientists have found tantalizing evidence that diverse biological systems, including the human
brain, gene expression networks, bird flocks, and fish schools, behave as though they are near the “critical
point” of a phase transition, like correlated spins in a magnet on the verge of ordering. In flocks of starlings,
for example, the velocity fluctuations of two distant birds mutually influence each other. Such “scale-free”
correlations, which occur on all possible length scales in the flock, are a hallmark of criticality. The idea that
biological systems could be described by the physics of phase transitions is exciting, as it could point to a
common organizing principle in the evolution of seemingly different biological structures [1]. But direct
evidence for this idea, which first emerged two decades ago [2, 3], remains relatively scarce [4]. Now, a
statistical study of insect swarms by Alessandro Attanasi and his colleagues at the University “La Sapienza”
of Rome in Italy provides new evidence in support of this picture [5]. The researchers used video to track the
trajectories of hundreds of swarming midges (a type of small fly commonly found in cities). By analyzing
the statistical properties of trajectories in swarms of different sizes, they show that midges exhibit the same
scale-free correlations as flocking starlings,  and argue that  the swarms appear to always be poised at  a
critical point.

175



No livro O Colapso (DIAMOND, 2007), partindo de uma perspectiva histórica, Jered

Diamond relata os riscos de algumas escolhas coletivas, em se tratando de agrupamentos, que

às vezes estão circunscritas em ambientes específicos, como o caso dos habitantes da Ilha de

Páscoa. Não há como determinar, de forma exclusiva, o que levou a convivência desse grupo

a entrar em colapso com seu ambiente, mas Diamond indica algumas possibilidades. Entre

elas, uma desconexão entre os interesses do grupo e os limites ambientais de sua localização.

Uma  característica  interessante  da  hipótese  de  Diamond  é  desmistificar  a  perspectiva

necessariamente mais ecológica dos povos primitivos. Segundo ele, eles não são nem mais,

nem menos conectados ao seu ambiente do que nós. Isso inverte o vetor da responsabilidade

sobre o iminente colapso ambiental:  não somos nós  os  humanos,  os  únicos responsáveis,

alguns fatores geográficos podem ou não contribuir. Evitando personalizar a agência desses

fatores, que de alguma forma coatuam com os grupos humanos, esses fatores às vezes podem

“escolher” o colapso, que, sob sua perspectiva não antropocêntrica, pode nem ser entendido

como colapso, mas apenas como mudança. 

Richard Grusin (2013), em seu livro Premediation, descreve um tipo de antecipação,

não premonitória, mas algo como um padrão emergente, que pode ser antevisto em algumas

mídias.  Obedecendo a uma forma não linear  de tempo,  como as dobras de Serres,  ou os

antiambientes  de  McLuhan,  algumas  mediações  podem indicar  transformações  em curso,

ainda  pouco  notadas.  Os  rolezinhos  parecem  ser  o  indicativo  de  um  tipo  de  colapso

prenunciado na mediação entre  o Facebook e o espaço físico.  Ou seja,  como no caso da

coexistência  entre  os  habitantes  da  Ilha  de  Páscoa  e  o  ambiente,  os  rolezeiros  coatuam

indicando um novo tipo de colapso, mas não serão as ruínas de pedra o seu legado, e sim suas

selfies e o colapso do espaço.

Michel Serres (2011), no livro O Mal limpo, mostra como, ao longo da história, poluir

é possuir; a profanação do espaço é uma forma de construir. Compor é ocupar, e muitos são os

176



indicativos dessa necessidade entre os jovens, ainda sem lugar definido. As gangues picham

muros com suas identificações; em muitos bairros da periferia essa é uma prática comum para

demarcar os territórios sob domínio do tráfico. 

No livro O espaço na poesia e na pintura através do ponto de fuga (1968), McLuhan e

Harley Parker experimentam um cruzamento entre dois ambientes (ou modos de existência

ficcionais),  a poesia  e  a pintura,  buscando a forma como eles perturbam e alteram nossa

percepção do espaço. Os antiambientes que nos mostram a “água” onde vivemos. Olhando

para o quadro “full  fathom five” de Pollock, McLuhan descreve um tipo de imediação e

simultaneidade  semelhante  à  percepção  dos  cegos,  diferente  da  ecologia  cognitiva  que

prioriza o visual, como no caso da cultura letrada (MCLUHAN e PARKER, 1975, p. 223).

Figura 29 – Fathom-five (pintura de Pollock).

177



O  quadro  de  Pollock  remete  a  uma  ecologia  cognitiva  imersa  no  mundo  da

coexistência  mediada  eletronicamente,  onde  tudo  é  simultâneo.  McLuhan  traça  algumas

tentativas  de  comparação  com  outros  ambientes  cognitivos,  apostando  em  um  tipo  de

relativismo cultural  perceptivo,  às  vezes  um pouco ingênuo,  mas profundamente  rico  em

sugestões.

McLuhan  acreditava  ser  possível  evitar  o  “colapso”  entre  as  estratégias  de

convivência/sobrevivência através dos jogos, do paradoxo e da ambigüidade que podem ser

usados como metalinguagens para nos chocar, espantar e acordar. Para McLuhan, os jogos

eram uma espécie de catarse e, por meio deles, os homens da cultura letrada retomariam um

tipo de transe:  “o mundo do jogo é necessariamente o da incerteza e da descoberta a cada

momento, enquanto a ambição do burocrata e do construtor de sistemas é ter de tratar somente

com conclusões previstas” (MCLUHAN, 1968, p. 173). 

Serres, em uma entrevista, certa vez disse que a melhor forma de compreender como

se dá  a  relação entre  humanos  e  não humanos era  observar  um jogo de  futebol,  onde o

comportamento de 22 homens é explicitamente orientado por uma bola. Tanto os jogos quanto

o humor podem ser formas de embaralhar nossas certezas, descentralizando o pretenso poder

e a imparcialidade humana. Em 1969, McLuhan chegou a criar um baralho,  Distant Early

Warning188, no qual cada carta tem uma frase e/ou conceito que podem ser sorteados e usados

como inspiração para a construção de uma argumentação ou reflexão, agindo então como uma

espécie de oráculo. 

Criar/descobrir  uma  argumentação  partindo  do  acaso  nos  liberta  da  pretensão  de

controle, segurança e aprovação, com isso estamos mais próximos das ecologias cognitivas

que operam entre criar e perceber, como os seres da [FIC] e os seres da [MET]. Mas, nem por

isso distantes da ciência, os seres da [REF] também podem ser surpreendidos pelo acaso.

188 Existe uma versão digital disponível no link: <http://tinyurl.com/baralho-mcluhan>.

178



Latour, em diversos momentos de sua obra, elege o acaso como parceiro, algo que ele já

observava na prática dos cientistas, mas que poucas vezes era assumido como uma etapa ou

mesmo um parceiro. O acaso se presume livre de intenções ou limitações,  talvez seja até

imparcial. O poeta Mallarmé dizia que nem mesmo um lance de dados conseguiria aboli-lo.189

O horizonte  caótico  do  acaso  se  choca  com as  paisagens  pintadas,  com  as  rotas

definidas, o sentido de um destino. Algo foge de nosso controle, da linearidade de nossas

pretensões racionais quando o acaso se intromete em nossos planos. O despertar que o acaso

pode trazer é uma das mais interessantes experiências de antiambiente que nossa atenção pode

vivenciar. 

Associado a esta transformação do mundo real em ficção científica, situa-se
o processo de reversão, que ora se vai desenvolvendo rapidamente, pelo qual
o Ocidente se aproxima do Oriente, e o Oriente do Ocidente. Joyce codificou
esta reversão recíproca em sua frase críptica: O Ocidente alerta, o Oriente
desperta / Quando se troca a noite pelo dia. O título de seu Finnegans Wake é
um conjunto de trocadilhos de múltiplos níveis a propósito da reversão pela
qual o homem ocidental reingressa em seu ciclo tribal, ou Finn, seguindo a
trilha do velho Finn, bem desperto desta vez, enquanto tornamos a entrar na
noite  tribal;  é  como  nossa  consciência  contemporânea  do  Inconsciente
(MCLUHAN, 2001, p. 53).

O meio e a mensagem, a figura e o fundo, uma coexistência que abala nossa atenção,

basta revisitar as diversas experiências da Gestalt para perceber a complexa relação entre os

estímulos físicos visuais e a forma como elaboramos conceitualmente essa experiência. 

Segundo os pesquisadores, muitas de nossas “ilusões” são reflexos de nossa memória,

agindo como um antecipador de possibilidades, já que nosso cérebro190 é mais lento que a

189 Como pressupõe seu poema Un Coup de Dés Jamais N'Abolira le Hasard (1897).
190 Ver: CHANGIZI, M. A.; WIDDERS, D. M. Latency correction explains the classical geometrical illusions. 

Perception. v. 31, n. 10, p 1241-1262, 2002.

179



realidade. Com isso criamos premediações, preposicionamentos que, de alguma forma, nos

ajudam a evitar as hesitações, os hiatos que atravessam nossas trajetórias. 

Figura 30 – A coexistência gráfica. 

Muitas de nossas pressuposições são a base da forma como organizamos a informação

visual. Olhando para a pintura Number 8191, de Pollock, podemos lembrar os grafos gerados

com  ajuda  do  Gephi,  de  uma  forma  aparentemente  mais  caótica,  uma  visualização

predigitalização.  Sem  a  colaboração  de  algoritmos  organizadores,  a  rede  de  relações

experimentada pela pintura de Pollock traduz, como disse McLuhan, uma forma eletricamente

mediada de percepção acústica.  

Figura 31 – Number 8 (pintura de Pollock). 

191 Ver: <http://www.wikiart.org/en/jackson-pollock/number-8-detail>.

180



Os grafos  organizam o  caos  da  informação mediada  digitalmente,  através  de  tags

específicas  e  recortes  temporais.  O  quadro  de  Pollock  é  um bom retrato  da  imersão  na

ecologia  cognitiva  mediada  pela  eletricidade,  os  grafos  Gephi  ilustram  uma  aparente

organização espacial que a digitalização opera sobre o caos informativo. Seja como for, a

atenção mediada digitalmente opera de modo diferente da atenção mediada eletronicamente.

A  digitalização  permite  uma  flexibilidade  maior  de  customização  da  informação,  uma

modulação mais particular da gestão do tempo. Sincronizando e dessincronizando a atenção,

ou seja, distribuindo o acesso à informação entre suportes e dispositivos diversos, lembretes,

agendas, marcadores, arquivos, fotos, gravações, vídeos etc. 

Daniel Goleman oferece um interessante retrato das atuais transmutações da atenção

no  horizonte  da  coexistência  mediada  digitalmente.  O  seu  livro  Foco é  um  manual  de

sobrevivência  para  as  novas  gerações,  recém-chegadas  nesse  ambiente  e  muitas  vezes

carentes de experiências diversas. Segundo ele, a atenção pode ser comparada a um músculo,

por isso pode ser fortalecida através do treino (mindfulness) que nos ajuda a transitar entre

nossas mediações. A sobrecarga desse músculo se dá justamente quando tentamos nos fixar na

correnteza do fluxo de informações que atravessamos constantemente.

Nosso cérebro tem dois sistemas mentais semi-independentes, amplamente
separados.  Um  tem  grande  capacidade  computacional  e  trabalha
constantemente,  funcionando  silenciosamente  para  resolver  nossos
problemas, nos surpreendendo com uma solução repentina para raciocínios
complexos. Como trabalha além do horizonte da percepção consciente, não
enxergamos seu funcionamento. Este sistema nos apresenta o fruto de seus
vastos trabalhos como se surgissem do nada, numa profusão de formas, seja
guiando  a  sintaxe  de  uma  frase  ou  construindo  provas  matemáticas
extremamente complexas. Esta atenção do fundo da mente costuma se tornar
o centro do foco quando acontece o inesperado. Você está falando ao celular
enquanto dirige (a parte da direção está no fundo da mente) e de repente uma
buzina  faz  você  se  dar  conta  de  que  o  farol  ficou  verde.  Muito  dessa
estrutura  neural  fica  na  parte  inferior  do  nosso  cérebro,  no  circuito
subcortical, embora os frutos de seus esforços venham à consciência ao sair
lá  de baixo e  avisar  nosso neocórtex,  ou seja,  as  camadas mais  altas  do
cérebro. Através de suas reflexões, Poincaré e Gauss colheram progressos

181



das  camadas  mais  baixas  do  cérebro.  “De  baixo  para  cima”,  ou
“ascendente”,  se  tornou  a  expressão  da  ciência  cognitiva  para  tais
funcionamentos  desta  máquina  neural  da  parte  inferior  do  cérebro.  Da
mesma forma, “de cima para baixo”, ou “descendente”, se refere à atividade
mental,  principalmente  no  neocórtex,  que  pode  monitorar  e  impor  seus
objetivos ao funcionamento subcortical.  É como se houvesse duas mentes
trabalhando (GOLEMAN, 2014, p. 31-32).

A coexistência entre os fluxos ascendente e descendente de nossa atenção pode ajudar

a entender a complexa relação que desenvolvemos nos ambientes digitalmente mediados. Na

atenção digitalizada, ou distribuída, o erro de categoria é uma transposição de expectativas

que experimentamos em outras formas de mediação. Os meninos e meninas dos rolezinhos

que  vivenciam  200  a  300  curtidas  em  uma  postagem,  quando  marcam  um  encontro

sincronizado espacialmente, não conseguem atingir o mesmo grau de estimulo ou de atenção

que no ambiente digitalizado. Por isso, depois do encontro retornam para as redes atrás desse

novo estimulo realimentado pelo evento. Nos grupos de eventos dos rolezinhos é comum ver

tentativas de retroalimentação, primeiro “vamos lá, nos conhecer e tirar fotos” e depois “quem

foi, posta aí as fotos”.  As selfies apontam uma tensão interessante entre a percepção off-line e

on-line, é como se, sem as fotos, não fosse possível perceber o “estar aqui”, assim o fluxo e

refluxo mediado digitalmente, de fazer as fotos, postar e receber as curtidas, ajuda a construir

a percepção do “eu estou assim agora” curtindo o rolezinho. 

No Facebook é comum o debate acalorado sobre os mais diversos temas, mas diferente

da mediação oral,  em que os “bate-bocas” se dissolviam no ar, os atuais  “bate-bocas” se

eternizam nas  timelines,  mesmo não  sendo  fácil  reencontrá-los,  talvez  por  estratégia  dos

programadores. Nas culturas tradicionais, os desafios orais, como no repente, que por rimas

improvisadas trocam ofensas e graças, ou em sua remodelagem nas batalhas de Mcs que, de

forma semelhante, encenam essa forma de paródia dos grandes debates da ágora grega. Nas

timelines, quase sempre com menos talento e humor, os desafetos se estabelecem em torno de

182



temas que antes se esvaíam no ar, nas mesas de bar, ou nas rodas de amigos. Um típico erro de

categoria ambiental, que trata o velho “bate-boca” com os critérios de controvérsias escritas,

com a lógica da argumentação, da tese e da antítese. 

Não deve ser difícil para os programadores identificarem padrões nos comportamentos

antissociais  de  algumas  práticas  mediadas  por  ambientes  como  Facebook.  Um  súbito

crescimento de comentários em uma postagem, as curtidas e os laços desfeitos depois de

algumas  interações  discursivas.  Na  época  das  eleições  no  Brasil,  o  fenômeno  se  tornou

recorrente, os “bate-bocas” entre petistas e tucanos ilustram bem a dificuldade do modo de

existência  da  [POL],  naquilo  que  Latour  chamou  de  círculo  político.  Uma  forma  de

veridificação que nada tem a ver com certo ou errado. 

A  atenção  distribuída  digitalmente  pressupõe  uma  nova  forma  de  lidar  com  as

emoções,  algo  que  nos  modos  ficcionais  [FIC]  multiplicava  os  mundos,  nas  mediações

digitalizadas  está  gerando  outra  confusão.  Como  diziam  os  estoicos,  as  emoções192 não

precisam ser guardadas e eternizadas em nossas timelines; no inglês a dinâmica das emoções

fica  mais  explícita  (e)motion,  (em)movimento.  A digitalização  paradoxalmente  permite  a

eternização de momentos fugazes, mas sempre foi associada a uma forma menos segura e

estável de guardar informações do que as formas, ditas, físicas. A digitalização, de alguma

forma, remete à fluidez do oral, pelo menos a algumas de suas formas e remodelagens.

No tabuleiro da AIME, as condições de felicidade e infelicidade dos seres do [HAB]

estão em prestar ou perder a atenção. Segundo Latour, o modo [HAB] está em oposição ao

modo [PRE], pois nada pressupõe. No cruzamento entre os dois modos, é justamente a tensão

entre prestar atenção aos cursos de ação e antecipar as composições sem esquecer de seus

elementos,  os  outros  modos  que  permitem  a  pluralidade  das  existências.  Ou  seja,  sem

192 Uma interessante  combinação  entre  seres  da  técnica  [TEC],  da  ficção  [FIC]  e  da  metamorfose  [MET]
possibilitou  a  criação  da  terapia  das  emoções  conhecida  como Método Sedona  (DWOSKIN,  2008).  A
eficacia  dessas  terapias  desafia  nossas  noções  de  modernidade  e  por  isso  mesmo  são  pontes  a  serem
atravessadas na busca diplomática por um mundo comum.

183



distribuir ontologicamente a atenção, não existem outros modos. 

Como vimos, a experiência da coexistência mediada digitalmente tem feito os jovens

rolezeiros  buscarem outras  formas  de rematerialização,  seja  através  da  reificação de  suas

selfies, seja através da implosão perceptiva que a sincronização de um megaencontro opera

sobre  sua  atenção.  Sozinhos,  não  conseguimos  mais  seguir  todos  os  seres  que  compõem

nossas coexistências, assim devemos delegar aos nossos cooniscientes parte das tarefas de

composição do mundo comum. Sem reconhecer  essa parceria,  não conseguiremos manter

vivo o fluxo de nossa atenção entre as diversas formas de mediação que nos compõem. 

184



6. QUASE-CONCLUSÕES 

A tentativa, nesta pesquisa, de trazer à tona uma ontologia da atenção se deve ao papel

ativo dos  seres  do [HAB].  O modo de existência  do hábito  apresenta como condição de

felicidade e infelicidade: prestar atenção ou perder a atenção. Esses misteriosos seres que nos

permitem perceber e, uma vez percebendo os fluxos e os refluxos, nos ajudam a desimobilizar

o imobilizado e não essencializar o essencializado. 

A grande virtude ontológica de hábito é servir de alteridade radical para
tudo aquilo que nos leva a mobilizar, ritualizar, domesticar, prevenir e
enganar (...) com uma aparência de essência.193 

A experimentação etnográfica de nossa pesquisa nos levou a redescobrir  a atenção

mediada digitalmente. Se o oral se destaca pelo som, o tom... A escrita domina o espaço, a

diagramação... O elétrico setoriza o tempo, a audiência… O digital redireciona a atenção, o

acesso...

Ontologicamente  falando,  essa  é  a  exploração  de  toda  experiência  da  atenção

etnográfica. A etnografia povoa inevitavelmente nossos relatos, no campo, seja ele onde for,

digitalmente mediado, oralmente mediado, visualmente mediado ou eletronicamente mediado.

É impossível não notar a ação dos não humanos envolvidos, sejam eles computadores, deuses,

plantas, objetos ou lobos.

A filosofia, enquanto domínio, localizado historiograficamente, refere suas palavras a

seus textos e seus cânones. Heidegger já nos apontava a dificuldade de retrilhar a tradição do

filosofar, não é mais o mesmo rio, não é mais o mesmo filosofar. Mas talvez não seja o caso

de  lamentar  como  fazia  o  saudoso  pensador  alemão.  Ontologia  é  outra  forma  de  falar

metafísica, segundo Abbagnano:

193 Ver nota 43

185



A Metafísica apresentou-se ao longo da história sob três formas fundamentais
diferentes:  1-  como  teologia;  2-  como  ontologia;  3-  como gnosiologia.  A
caracterização  hoje  corrente  de  Metafísica  como "ciência  daquilo  que  está
além  da  experiência"  pode  referir-se  apenas  à  primeira  dessas  formas
históricas,  ou  seja.  à  Metafísica  teológica;  trata-se  também  de  uma
caracterização  imperfeita,  porquanto  leva  em  conta  uma  característica
subordinada, por isso inconstante, dessa metafísica (ABBAGNANO, 2007 .p.
661).

No seu sentido primordial, a Metafísica platônica almejava ser a  “Ciência primeira,

por ter como objeto o objeto de todas as outras ciências, e como princípio um princípio que

condiciona a validade de todos os outros” (Ibid., p. 660). Aquilo que os gregos chamaram de

ciências particulares (aritmética, música, geometria, astronomia), mas que, segundo Platão,

deveria ser validado por um conhecimento mais profundo, que nem a dialética alcançava.

As  demais,  que,  conforme  admitimos,  de  algum  modo  apreendem  o
verdadeiro ser, a Geometria e ciências correlatas, vemos como a respeito do
ser o que fazem é sonhar, sem que no estado de vigília consigam contemplá-
lo,  por  só  recorrerem  a  hipóteses,  em  que  não  tocam  por  não  saberem
fundamentá-las. Ora, quando o princípio é feito de não sei o quê, e o meio e o
fim da mesma coisa, que não se sabe bem o que seja, de que modo o que foi
concebido desse jeito chegará a constituir alguma ciência? (PLATÃO, 2000, p.
346).

Mas  Platão  tinha  deuses,  sua  preocupação  metódica  não  esvaziava  o  mundo.  Os

modernos olharam para a metafísica platônica com desespero, se não saíssemos da caverna

por conta própria, ninguém nos ajudaria.

O deus newtoniano — o deus que criou um universo mecânico, deu corda nele
e saiu de cena — morreu há muito tempo. Isso é o que Nietzsche quis dizer e
esse é o deus que está sendo observado. Qualquer um que procure por aí por
um ícone  simulado  de  deidade  à  maneira  newtoniana  pode  muito  bem se
desapontar.  A  frase  “Deus  está  morto”  se  aplica  adequada,  correta  e
validamente  ao universo de Newton,  que está  morto.  A regra  básica  desse
universo,  sobre o qual  muito de nosso mundo Ocidental  foi  construído,  se
dissolveu (MCLUHAN, FIORE, AGEL, 2011, p. 146).

Whitehead  dizia  que  “A caracterização  geral  mais  segura  da  tradição  filosófica

européia é que ela consiste em uma série de notas de rodapé a Platão”  (WHITEHEAD,

186



1978, p. 39, tradução nossa)194. Segundo ele, ainda que busquemos os fatos, aquilo que nos

permite reconhecê-los e experimentá-los enquanto tal continua misterioso. Ou seja, em última

instância, o ideal continua dependendo de uma “razoabilidade intrínseca”. 

Esta entidade final é o elemento divino no mundo, através da qual a estéril
disjunção ineficiente das potencialidades abstratas obtém primordialmente o
conjunto eficiente da realização ideal. Essa percepção ideal de potencialidades
em uma entidade real primordial constitui a estabilidade metafísica pela qual o
processo real  exemplifica princípios gerais da metafísica,  e alcança os fins
apropriados para tipos específicos de ordem emergente. Por causa da realidade
desta avaliação primordial de potenciais puros, cada objeto eterno tem uma
relevância  eficaz  definitiva,  para  cada  processo  concrescente  (Ibid.,  p.  40,
tradução nossa).195

A nota de rodapé (footnotes), experiência gráfica mediada pela tipografia, transmuta-se

em link no hipertexto, um transporte metatextual que multiplica os sentidos, os espaços e as

ontologias. Como nos lembra Viveiros de Castro: “sempre deixe uma saída (ou um link) para

as pessoas que você está descrevendo” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, tradução nossa)196.

O  link que  busco  quando  defendo  uma  “ontologia  da  atenção” é  o  que  nos  permita  a

multiplicação  diplomática  no  relativismo  das  relações  da  coexistência  mediada

comunicacionalmente.  Mas  é  o  aporte  etnográfico  que  deixa  as  saídas  abertas,  como diz

Viveiros de Castro:  “A antropologia da ontologia é a antropologia como ontologia; não a

comparação de ontologias, mas a comparação como ontologia” (Ibid., tradução nossa)197.

Em um texto bastante esclarecedor, onde revisa a já clássica controvérsia no entorno

do  assim  chamado  giro  ontológico  da  antropologia,  Viveiros  de  Castro  (2015)  pergunta:

194 Original: The safest general characterization of the European philosophical tradition is that it consists of a 
series of footnotes to Plato.

195 Original: This final entity is the divine element in the world, by which the barren inefficient disjunction of
abstract potentialities obtains primordially the efficient conjunction of ideal realization. This ideal realization
of potentialities in a primordial actual entity constitutes the metaphysical stability whereby the actual process
exemplifies general principles of metaphysics,  and attains the ends proper to specific types of emergent
order. By reason of the actuality of this primordial valuation of pure potentials, each eternal object has a
definite, effective relevance to each concrescent process.

196 Original: always leave a way out for the people you are describing.
197 Original: The anthropology of ontology is anthropology as ontology; not the comparison of ontologies, but

comparison as ontology.

187



“Quem tem medo do lobo ontológico?”. Um lobo que a psicanálise de Freud quis reduzir a

um símbolo, mas que Viveiros de Castro, com ajuda de Deleuze e Guatarri, pelo contrário

encara e respeita. Não se trata de reduzir os seres a símbolos, sejam eles sonhos ou espíritos.

Essa redução esconde outra pergunta: quem teme, teme o que exatamente? A essência do ente

que teme deixar de ser é a morte desse mesmo ser que não é e morre. Esse é o medo? A morte

dos mortos torna-se insuportável  para quem não tem medo dos lobos (já  que são apenas

símbolos), mas se os lobos persistirem, não haverá morte e nem medo, só respeito.

O “fechamento” original da metafísica platônica era povoado de deuses, não se tratava

de  reaprender  a  ouvir,  mas  aprender  a  calar.  E  foi  esse  o  movimento  que  permitiu  a

composição  das  ciências  particulares,  sua  epistemologia  era  sua  solidão.  Do que  falamos

quando trazemos a ontologia no lugar da cultura, por exemplo?

Ontologia  veio  à  tona  justamente  no  momento  em  que  os  fundamentos
ontológicos da nossa civilização – e a supremacia cultural inquestionável dos
povos que a fundaram – dão sinais de começar a desmoronar. Isto levou, entre
outras  coisas,  a  uma  tendência  crescente  (não  sem  seus  inimigos  ferozes,
pode-se  dizer)  de  aceitação  da  inflexão  plural  da  palavra  e  a  coisa,
"internamente" (na defesa de uma ontologia pluralista) ou "externamente" (na
ideia  de  um  pluralismo  ontológico),  e  até  mesmo  no  sentido  de  uma
“consciência  pós-plural”  que  eu  chamaria  de  condição  performativa  da
anarquia ontológica, para usar um conceito de Peter Lamborn Wilson198. (Ibid.,
tradução nossa)199

Mas  do  que  uma  simples  troca  de  símbolos  em  um  encastelado  no  debate

epistemológico, para Viveiros de Castro existe uma dimensão ética e política na opção por

uma virada, sem qual não temos os meios para uma “parada”, assim talvez a virada configure

um rolé, um giro que nos traga de volta ao começo/fim de nossa história, um novo ciclo, o

198 Mais conhecido como Hakim Bey
199 Original: Ontology came to the fore precisely at the moment the ontological foundations of our civilisation

— and the  unquestioned  cultural  supremacy of  the  peoples  who  founded it  — are  seen  as  starting  to
crumble. This led, among other things, to a growing tendency (not without its fierce enemies, it might be
said)  to  accept  the  plural  inflection  of  the  word  and  the  thing,  either  ‘internally’ (the  profession  of  a
pluralistic  ontology) or  ‘externally’ (the idea of  an ontological  pluralism),  and even to  the ‘post-plural’
awareness of what I would call a performative condition of ontological anarchy, to borrow a concept from
Peter Lamborn Wilson.

188



reciclo de nosso lixo conceitual.

O esgotamento do nomos crítico que separava o fenômeno da coisa em si, e a
separação  para  além  da  divisão  hierárquica  do  trabalho  entre  as  ciências
naturais  e  culturais,  bem  como  entre  (teórico)  razão  pura  e  razão  prática
(moral). Mas, talvez, acima de tudo, a expressão do sentimento crescente de
que  nossa  própria  ontologia  Moderna  (singular),  tal  como  prevista  pela
revolução científica do século 17, não só se tornou em grande parte obsoleta
pelas revoluções científicas do início do século 20, mas que também acabou
por  gerar  consequências  desastrosas  quando  considerada  como  um  bom
negócio,  ou  seja,  como um "modo de  produção"  imperialista,  colonialista,
etnocida e ecocida. (Ibid., tradução nossa).200

Usar ontologia no lugar de cultura é reconhecer o status irredutível ao simbólico dos

modos de existência. Para Latour, não se trata de esquecer que esquecemos de pensar sobre o

ser, como alertava Heidegger, mas de redirecionar nossa atenção do “ser” para o “como”, ou

da “existência pura” para o “modo de existência”, salvaguardando assim a pluralidade dos

seres e dos modos de existência. A AIME não quer fechar saídas, mas sim abrir links.

Falar de "esquecimento ser enquanto ser (being-as-being)" só tem sentido se
concentrar a atenção sobre o componente "enquanto", que o longo parêntese
da metafísica omitiu (Heidegger é correto a este respeito) – mas é uma sorte os
modos  de  esquecer  o  ser  enquanto  ser  (being-as-being),  porque  sem  esse
esquecimento  não  haveria  nada.  Essa  é  a  tentação  niilista  de  qualquer
ontologia: para pedir aquilo que não é e para garantir a subsistência do que
deve ser. Para tentar, como Heidegger, se concentrar no sentido do "enquanto",
mas apenas se não se concentrar na palavra "ser". Na verdade, se seguirmos a
direção designada pela palavra "ser", somos necessariamente empurrados para
"seres". Saber ser é saber seres. O conceito de ser não deve adicionar qualquer
suplemento,  com  excepção,  precisamente,  de  uma  atenção  (relacionado  a
[PRE]) para o "enquanto": ‘de quantas maneiras posso ser empurrado para os
seres se eu focar minha atenção sobre o "enquanto"?’.201

200 Original: the exhaustion of the critical nomos that separated the phenomenon from the thing in itself, and the
breaking  apart  of  the  hierarchical  division  of  labour  between  natural  and  cultural  sciences,  as  well  as
between pure  (theoretical)  reason  and practical  (moral)  reason.  But  perhaps  above all,  it  expresses  the
growing feeling that our own Modern ontology (singular) such as laid down by the scientific revolution of
the 17th century not only was made largely obsolete by the scientific revolutions of the early 20th century,
but that it also turned out to have disastrous consequences when considered from its business end, i.e. as an
imperialist, colonialist, ethnocidal and ecocidal ‘mode of production’.

201 Tradução nossa,  ver  verbete  Ontology.  Speaking of "forgetting being-as-being” has  meaning only if  we
concentrate attention on the ”as” component, which the long parenthesis of metaphysics omitted (Heidegger
is correct in this respect) - but it is fortunate that the modes forget the being-as-being because without this
forgetting there would be nothing. Such is the nihilistic temptation of any ontology: to ask that which is not
to ensure the subsistence of that which must be. To try, like Heidegger, to focus on the “as" makes sense but
only if we do not focus on the word "being". Indeed, if we follow the direction designated by the word

189



A direção de nossa atenção multiplica os seres. De nada adianta lamentar os limites do

racionalismo; se queremos entender e evitar os riscos da modernização devemos reinventar

nossos mapas.

Pero, ¿por que hablar de una investigacion sobre los modos de existencia? Es
que hace falta preguntarse por que el racionalismo no supo definir la aventura
de la modernization de la cual sin embargo ha participado tan claramente, por
lo  menos  en  teoría.  Para  explicar  ese  defecto  de  la  teoría  para  captar  las
practicas, (...)  cuando haga falta inventar un nuevo sistema de coordenadas
para acoger las diferentes experiencias que la investigacion va a revelar. El
problema es que faltaran las palabras, faltara el lenguaje. La cuestion, esta vez
filosofica y ya no antropologica, es que hace falta transformar el lenguaje para
que pueda absorber el pluralismo de los valores. Y hacerlo seriamente y no
simplemente en las palabras. Por lo tanto, es inutil ocultar que la cuestion de
los modos de existencia es tambien un asunto de METAFISICA o mejor aun,
de  ONTOLOGIA,  por  cierto,  regional,  puesto  que  solo  concierne  a  los
Modernos y sus peregrinaciones. pg 34

Esse percurso não teria sido possível sem as pistas da investigação sobre os modos de

existência. A trajetória do pensamento de Latour enriquece o domínio da comunicação, pois

sua atenção aos desafios da simetria epistêmica e sua incansável busca diplomática por um

mundo que multiplique os mundos só são possíveis reconhecendo o papel da mediação na

organização dessa composição. Não se trata mais de denunciar os intermediários e buscar a

pureza  do  imediatismo  ontológico.  Não  se  trata  mais  de  separar  a  humanidade  de  suas

extensões. Distribuir a atenção é estendê-la a todos os seres. Se temos uma crise a superar, só

juntos conseguiremos caminhar.

McLuhan dizia que “não existem passageiros na nave chamada Terra, somos todos

tripulação”,  somos  todos  responsáveis.  A  selfie da  Terra  feita  da  perspectiva  da  Lua nos

reaproximou da experiência cognitiva de viver em uma aldeia. Mas ainda não reencontramos

nossos mitos comuns. A escrita nos mantém separados, o papel parece prender o fluxo das

mediações na cela do duplo clique. As religiões do livro, o belo paradoxo do elo transcendente

“being”, we are necessarily pushed towards “beings”. To know being is to know beings. The concept of
being should not add any supplements, except, precisely, an attention (related to [pre]) to the “as”: ‘how
many ways can I be pushed towards beings if I focus my attention on the “as”?’.

190



sem  metafísica,  são  manifestações  escritas  do  transcendente,  mas  não  são  os  livros  que

carregam a culpa do estacionamento fundamentalista, a culpa é do silêncio. 

Uma antiga anedota dos círculos ligados à Filosofia da Linguagem contava a história

de um escravo analfabeto que era obrigado a transportar mensagens de seus senhores. Indo de

um acampamento a outro com uma sacola. Certa vez, lhe foi pedido que levasse uns bolinhos.

No caminho, tendo sua curiosidade despertada pelo saboroso cheiro das iguarias, ele se sentou

atrás de uma pedra e, escondido, comeu um dos bolinhos. Nas vezes seguintes, comeu mais

um ou dois, às vezes mais um pouco... Mas, em uma das mensagens que sua patroa trocava

com a amiga destinatária, certa vez foi enviada a receita com a descrição da quantidade de

bolinhos transportada. Na resposta, a amiga demonstrou sua surpresa, indicando que o número

de bolinhos que chegava ao destino era menor que o esperado. A patroa, então, desconfiada do

mensageiro,  passou a  acrescentar  nas mensagens a  quantidade de bolinhos.  O escravo ao

chegar ao destino era então repreendido por suas subtrações. Intrigado, sem perceber como as

patroas descobriram sua travessura, notou que, ao chegar ao destino, a amiga de sua patroa

olhava logo a mensagem e depois contava os bolinhos. Foi essa, para ele, a grande revelação,

a mensagem o entregara. Na remessa seguinte, não pestanejou, antes de comer os deliciosos

bolinhos de sua patroa, levou a mensagem até um buraco e a cobriu com folhas... 

Essa anedota, que muitas vezes é contada em tom jocoso, esconde algo mais que a

diferença entre jogos de linguagem. Nas entrelinhas, está também a diferença entre um mundo

povoado de seres e outro deserto. O desafio que enfrentei nesta pesquisa foi tentar pensar na

vizinhança cognitiva desse escravo imaginário, multiplicando as testemunhas de sua fome.

Por isso, depois de passear pelo pensamento de Latour, tentei traçar algumas reflexões sobre o

conceito de mediação, no sentido de identificar esse mensageiro que tem atravessado nossos

ambientes cognitivos, muitas vezes nos confundindo a fumaça do Efeito Flammarion.

Exu, a face negra de Hermes, gostava de pregar peças. Conta-se que uma vez pintou

191



uma pedra, um lado azul e outro vermelho, fazendo dois amigos brigarem por discordarem

sobre  a  cor  da  pedra,  em perspectivas  diferentes.  A multiplicação dos  universos  não nos

impede de debater a cor da pedra, mas pode desestimular a briga.  Por isso, a opção pelo

multinaturalismo, perpectivista, relativista, é também uma opção diplomática.

Latour concentra seus esforços na identificação dos erros de categoria que podem estar

nos  impedindo  de  compor  um mundo comum.  Optei  por  tentar  identificar  os  “erros”  de

percepção, os desvios operados pelo Efeito Flammarion que podem ocorrer entre as diversas

formas  de  mediação  que  compõem  nossa  existência  comum.  Mais  especificamente  as

mediações comunicacionais, representadas pelos fluxos acústicos, visuais, elétricos e digitais. 

Para identificar esses fluxos escolhi a experimentação etnográfica em torno de um

estranho fenômeno de mediação digitalizada, o caso dos rolezinhos (um descontrole coletivo

semelhante  ao  descontrole  das  jornadas  de  junho).  Assim  como  meus  interlocutores,  os

rolezeiros, experimentei a confusão entre quantidade e qualidade, como se não fosse mais

possível  distingui-las,  ou  avaliá-las,  na  mediação  digital;  os  números  ganham  novas

proporções, o big data, a explosão de dados é uma qualidade sem fim. Como dizia Ungaretti:

M'illumino /  d'immenso.  A imensidão de dados me ilumina,  não sei  como contá-los,  nem

como esgotar seu potencial. Qualquer etnografia parece ínfima ante um instante. 

Perdido no mar dos dados que coletei, tentei uma experimentação autoantropológica,

que,  como disse  Strather,  configura-se  como um tipo  de  estratégia  de  autoconhecimento.

Nesse horizonte me vi sem a atenção necessária para a investigação, o que me levou a tentar

entender como funcionam os seres meditativos do [HAB]. Foi partindo desse entrecruzamento

que percebi/criei a “coexistência mediada comunicacionalmente”, sem essa companhia não

chegaria a uma percepção ontológica da distribuição digitalizada da atenção. Este trabalho

não tem, portanto, maiores ambições do que descrever esse percurso. E, quem sabe no futuro,

tentar  inspirar  o  desenvolvimento  de  algumas  técnicas  que  nos  permitam  desviar  das

192



confusões geradas pelo Efeito Flammarion.

O  fotógrafo  Eric  Pickersgill  fez  uma  experiência  interessante  nas  fotos  da  série

“Removed”202, removendo os dispositivos (smartphones, tablets, etc.) das fotos. Olhando para

o  resultado,  vemos  seres  quase  meditativos,  profundamente  mergulhados,  alguns  em

simbiose, alguns nem tanto. Mas o mais surpreendente do experimento é que todas as fotos

mostram algo como uma força invisível, semelhante a um campo gravitacional que atrai todo

o fluxo de nossa atenção. Com essa imagem o percurso (quase) se conclui.

Figura 32 – Foto da série “Removed” (Eric Pickersgill).

202 <http://www.removed.social/>

193



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2007.

ARCE,  T.;  ALZAMORA,  G.  C.;  SALGADO,  T.  B.  P..  Mediar,  Verbo  Defectivo:
Contribuições  Da  Teoria  Ator-Rede  Para  A  Conjugação  Da  Mediação  Jornalística.
Contemporânea (UFBA. Online), v. 12, p. 495-511, 2014.

AZEVEDO, Reinaldo. A esquerda bocó já está de olho no “rolezinho”…
Veja, São Paulo, 13 jan. 2014. Disponível em: <http://veja.abril.com.br/blog/reinaldo/geral/a-
esquerda-boco-ja-esta-de-olho-no-rolezinho/>. Acesso em: 01 jun. 2016.

BAUDRILLARD, Jean. Simulacros e simulações. Lisboa: Relógio d'água, 1991.

BRIGGS, Asa e BURKE, Peter. Uma história social da mídia: de Gutenberg à Internet. Rio
de Janeiro: Zahar, 2006.

BRUNO,  Fernanda.  Rastros  digitais  sob  a  perspectiva  da  teoria  ator-rede.  Revista
FAMECOS, Porto Alegre, v. 19, n. 3, p. 681-704, 2012.

CASTELLS, Manuel.  A Galáxia da Internet:  Reflexões sobre a internet, os negócios e a
sociedade. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

CASTELLS,  Manuel.  Redes  de  indignação  e  esperança:  movimentos  sociais  na  era  da
Internet. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2013. 

CHATÉ, Hugues; MUÑOZ, Miguel A. Insect Swarms Go Critical. Physics, v. 7, n. 120, dez.
2014.

CITTON, Yves. Quid de Med? Contribution au projet Aime - pour ériger le médiatique au
statut de mode d’existence. Entretien avec Bruno Latour. Paris: MediaLab, 31 mars 2014.

COCHOY,  Franck.  Calculation,  qualculation,  calqulation:  Shopping  cart’s  arithmetic,
equipped cognition and clustered consumers. Marketing Theory, v. 8 , n. 1. p. 15-44, 2008.

COLEMAN, E. Gabriella. Ethnographic Approaches to Digital  Media.  Annual Review of
Anthropology, v. 39, p. 487-505, 2010.

COULON, Alan. Etnometodologia. Petrópolis: Vozes, 1995.

COUPLAND, D.  Marshall McLuhan: You Know Nothing of My Work! New York: Atlas,
2010.

CRESTEY, Romain. How tiny ants solve big problems. We Are Ants, 2014. Disponível em: 
<http://ants.builders/blog/02-12-2014/how-tiny-ants-solve-big-problems.html>.  Acesso  em:
22 out. 2015.

194

http://ants.builders/blog/02-12-2014/how-tiny-ants-solve-big-problems.html


DI FELICE, Massimo. Netativismo: novos aspectos da opinião pública em contextos digitais.
Revista FAMECOS, Porto Alegre, v. 19, n. 1, p. 27-45, 2012a.

DI  FELICE,  Massimo.  Redes  Sociais  Digitais,  epistemologias  reticulares  e  a  crise  do
antropomorfismo social. Revista USP, São Paulo, v. 92, p. 06-19, 2012b.

DI  FELICE,  Massimo.  Net-ativismo  e  ecologia  da  ação  em  contextos  reticulares.
Contemporânea, Salvador, v. 11, n. 2, p. 267-283, 2013a. 

DI FELICE, Massimo. Ser redes: o formismo digital dos movimentos net-ativistas. Matrizes,
São Paulo, v. 7, n. 2, p. 49-71, 2013b.

DI  FELICE,  Massimo;  TORRES,  Julliana;  YANAZE,  Leandro.  Redes  digitais  e
sustentabilidade:  as  interações  com o meio ambiente na era  da informação.  São Paulo:
Annablume, 2012.

DIAMOND, Jared. Colapso: Como as Sociedades escolhem o Fracasso ou o Sucesso. Rio de
Janeiro: Editora Record, 2007.

DWOSKIN, Hale. El Metodo Sedona.  La Clave Para Lograr El Exito, La Paz Y El Bienestar
Emocional Durarero. Málaga, Espanha: Editorial Sírio, 2008.

ECO, Umberto. Apocalípticos e integrados. São Paulo: Perspectiva, 1993.

FAUSTINI, Marcus. Rolezinho — 2014 que orkutiza 2013. O Globo, Rio de Janeiro, 31 dez.
2013.  Disponível  em:  <http://oglobo.globo.com/cultura/rolezinho-2014-que-orkutiza-2013-
11181654>. Acesso em: 01 jun. 2016.

FELINTO, Eric. Meio, Mediação, Agência: A Descoberta dos Objetos em Walter Benjamin e
Bruno Latour. E-Compós, Brasília, v. 16, n. 1, p. 1-15, 2013.

FERREIRA, P. P. Música e Mediação: Rumo a uma Nova Sociologia da Música (Antoine
Hennion, 2003). Pedro P. Ferreira (blog), 2010. Disponível em: <https://pedropeixotoferreir
a.wordpress.com/2010/05/08/musica-e-mediacao-rumo-a-uma-nova-sociologia-da-musica-an
toine-hennion-2003/>. Acesso em: 20 mai. 2015. 

FÍGARO,  Roseli;  GROHMANN,  Rafael.  Lutas  De  Classes  E  Os  ‘rolezinhos’:  Uma
Abordagem Na Perspectiva Dos Estudos De Recepção. In: 23º Encontro Anual da Associação
Nacional dos Programas de Pós-Graduação em Comunicação, 2014, Belém.  Anais do 23º
Encontro  Anual  da  Associação  Nacional  dos  Programas  de  Pós-Graduação  em
Comunicação. Belém: Compós, 2014.

FISCHER,  Michael  M.  J.  The  lightness  of  existence  and  the  origami  of  “French”
anthropology:  Latour,  Descola,  Viveiros  de  Castro,  Meillassoux,  and  their  so-called
ontological turn.  HAU: Journal of Ethnographic Theory, v. 4, n. 1, p. 331-355, jun. 2014.
Disponível  em:  <http://www.haujournal.org/index.php/hau/article/view/hau4.1.018>.  Acesso
em: 23 mai. 2015. 

195

https://pedropeixotoferreira.wordpress.com/2010/05/08/musica-e-mediacao-rumo-a-uma-nova-sociologia-da-musica-antoine-hennion-2003/
https://pedropeixotoferreira/
https://pedropeixotoferrei/


FLUSSER, Vilém. A escrita: Há futuro para a escrita? São Paulo: Annablume, 2010.

FRAGOSO, Suely;  RECUERO, Raquel;  AMARAL, Adriana.  Métodos de Pesquisa para
Internet. Porto Alegre: Sulina, 2011.

GOLDMAN, M. O fim da antropologia. Novos estudos - CEBRAP, São Paulo, n. 89, mar.
2011.  

GOLEMAN, Daniel.  Foco: a atenção e seu papel para o sucesso. Rio de Janeiro: Objetiva,
2014.

GALLOWAY, Alexander R.; THACKER, Eugene; WARK, McKenzie.  Excommunication:
Three Inquiries in Media and Mediation. Chicago: University of Chicago Press, 2013.

GHOSH,  Arko;  GINDRAT, Anne-Dominique;  CHYTIRIS,  Magali;  BALERNA,  Myriam;
ROUILLER, Eric  M..  Use-Dependent  Cortical  Processing from Fingertips in  Touchscreen
Phone  Users,  Current  Biology,  Volume  25,  Issue  1,  5  January  2015,  Pages  109-116,
Disponível  em:  <http://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0960982214014870>.
Acesso em: 05 jul. 2016. 

GRUSIN,  Richard;  BOLTER,  Jay  David.  Remediation:  Understanding  New  Media.
Cambridge: The MIT Press, 1999.

GRUSIN, Richard. Da remediação à premediação: ou de como a sensação de imediatismo da
sociedade digital dos anos 1990 evoluiu para um clima de contínua antecipação do futuro no
século XXI (Entrevista concedida a Elizabeth Saad Corrêa). Matrizes, São Paulo, ano 7, n. 2,
p. 163-172, jul./dez. 2013. 

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue Ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final
do século XX. In: Tadeu, T. (Org.). Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-humano.
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009.

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito (1807). Parte I. Petrópolis: Vozes, 1992. 

HENNION, Antoine. Music and Mediation: Toward a New Sociology of Music. In: 
CLAYTON, M.; HERBERT, T.; MIDDLETON, R. (Eds.). The Cultural Study of Music: a
critical introduction. New York: Routledge, 2003. p. 80-91.

HENNION, Antoine. Reflexividades: a atividade do amador. Estudos de sociologia: Revista
do programa de pós-graduação em sociologia da UFPE/PPGS da UFPE, Recife, v. 16, n. 1.
jan./jun. 2010. 

HENNION,  Antoine.  Pragmática  do  Gosto.  Desigualdade  &  Diversidade  –  Revista  de
Ciências Sociais da PUC-Rio, nº 8, jan/jul, 2011, pp. 253-277.

HJARVARD,  Stig.  Midiatização:  teorizando  a  mídia  como  agente  de  mudança  social  e
cultural. Matrizes, São Paulo, ano 5, n. 2, p. 53-91, jan./jun. 2012.

JAMES, William. The Principles of Psychology (1890). South Australia: The University of

196



Adelaide  Library  (eBooks@Adelaide),  2014.  Disponível  em:   <http://ebooks.adelaide.edu.
au/j/james/william/principles/index.html>. Acesso em: 04 out. 2015.

JENKINS, H. Cultura da convergência. São Paulo: Aleph, 2009. 

KIHM, Christophe. Kraftwerk & Kling Klang: le studio comme cyborg. art press 2 n°25 
"Cyborg". Mai-juin-juillet, 2012. Disponível em: 
<http://www.artpress.com/2012/05/10/kraftwerk-kling-klang-le-studio-comme-cyborg/>. 
Acesso em: 24 out. 2015.

KREPP, Ana. ‘Rolezinhos’ surgiram com jovens da periferia e seus fãs.  Folha de S. Paulo,
São Paulo, 15 jan. 2014. Disponível em: <http://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2014/01/13
97831-rolezinhos-surgiram-com-jovens-da-periferia-e-seus-fas.shtml>.  Acesso  em:  24  out.
2015.

LATOUR, Bruno. Ethnography of high-tech: about the Aramis case. In: LEMONNIER, Pierre
(Ed.). Technological Choices: Transformations in Material Culture since the Neolithic. New
York: Routledge and Kegan Paul, 1993. p. 372-398.

LATOUR, Bruno. Jamais Fomos Modernos. Rio de Janeiro: Editora 34, 1994a.

LATOUR, Bruno. On Technical Mediation. Common Knowledge, v. 3, n. 2, p. 29-64, 1994b.

LATOUR, Bruno. Os objetos têm história? Encontro de Pasteur com Whitehead num banho
de ácido láctico. História, Ciências, Saúde - Manguinhos, Rio de Janeiro,  v. 2, n. 1, jun.
1995.

LATOUR, Bruno. A Vida de Laboratório:  A Produção dos Fatos Científicos (com Steve
Woolgar). Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1997.

LATOUR, Bruno.  Ciência em ação: como seguir cientistas e engenheiros sociedade afora.
São Paulo: Editora Unesp, 2000.

LATOUR,  Bruno.  A  Esperança  de  Pandora:  ensaios  sobre  a  realidade  dos  estudos
científicos. Bauru: EDUSC, 2001.

LATOUR, Bruno. Reflexão sobre o culto moderno dos deuses fe(i)tiches. Bauru: EDUSC,
2002.

LATOUR, B.; SZTUTMAN, R.; MARRAS, S.. Por uma antropologia do centro: entrevista
com Bruno Latour por Renato Sztutman e Stelio Marras.  Mana: estudos de antropologia
social. Rio de Janeiro, 2005.

LATOUR, B. La cartographie des controverses. Technology Review, n. 0, p. 82-83, 2007.

LATOUR, Bruno. Per un etnografia dei moderni - intervista con Bruno Latour. Etnografia et
ricerca qualitativa - Societa éditrice il Molino, Bologna, 2008a.

LATOUR, Bruno. O que é Iconoclash? ou Há Um Mundo Além Das Guerras de Imagem?

197

http://ebooks.adelaide.edu.au/j/james/william/principles/index.html
http://ebooks.adelaide.edu.au/j/james/william/principles/index.html
http://ebooks.adelaide.edu.au/j/james/william/principles/index.html


Horizontes Antropológicos - Antropologia e Arte, v. 14, n. 29, jan./jun. 2008b.

LATOUR, Bruno.; FIORINI, M. Entrevista. Revista CULT, São Paulo, n. 132, p. 14-20, fev.
2009.

LATOUR, Bruno.  Networks, Societies, Spheres: Reflections of an Actor-Network Theorist.
International Journal of Communication, v. 5, p. 796-810, 2011. 

LATOUR, Bruno.  Reagregando o social: uma introdução à teoria do Ator-Rede. Salvador:
Edufba, 2012a.

LATOUR, Bruno. Biografia de uma investigação: a propósito de um livro sobre modos de
existência. São Paulo: Editora 34, 2012b.

LATOUR, Bruno.  Investigación sobre los modos de existencia.  Una antropología de los
modernos. Buenos Aires: Paidós, 2013.

LATOUR, Bruno. Les médias sont-ils un mode d’existence? (Entrevista concedida a Lorenz
Engell, Michael Cuntz e Yves Citton). Revue INA Global, n. 2, p. 146-157, jun. 2014a. 

LATOUR,  Bruno.  Bruno  Latour,  antropólogo  e  escritor:  “Temos  que  reconstruir  nossa
sensibilidade” (Entrevista concedida a Luiz Felipe Reis).  O Globo, Rio de Janeiro, 29 set.
2014b.

LEMOS, Andre. Sobre cyborgs, cartografia e cidades: algumas reflexões sobre a teoria ator-
rede e cibercultura. Revista de Comunicação e Linguagens, Lisboa, n. 42, p. 75-87, 2011. 

LEMOS, Andre. Things (and people) are the tools of revolution! Ou como a Teoria Ator-Rede
resolve a purificação Mcluhaniana do “meio como extensão do homem”. In: VIZER, E. A.
(Coord.). Lo que McLuhan no Predijo. Buenos Aires: La Curjia, 2012. 

LEMOS, Andre. A comunicação das coisas. Internet das Coisas e Teoria Ator-Rede. Etiquetas
de radiofrequência em uniformes escolares na Bahia. In: PESSOA, F. (Org.).  Cyber Arte
Cultura:  A trama das Redes. Seminários Internacionais Museu Vale / ES. Rio de Janeiro:
Museu Vale, 2013a. 

LEMOS, André. A crítica da crítica essencialista da cibercultura. Matrizes, São Paulo, v. 9, n.
1, p. 29-52, jan./jun. 2015a.

LEMOS, Andre; HOLANDA, Andre. Do Paradigma ao Cosmograma: Sete Contribuições da
Teoria Ator-Rede para a Pesquisa em Comunicação. In: COMPÓS - Associação Nacional dos
Programas  de  Pós-Graduação  em  Comunicação  -  XXII  Encontro  Anual  da  Associação
Nacional  dos  Programas de Pós-Graduação em Comunicação,  22.,  2013,  Salvador.  Anais
eletrônicos... Salvador: Compós, 2013b. 

LEMOS, Andre. Espaço, mídia locativa e teoria Ator-Rede. Galáxia, São Paulo, v. 13, n. 25,
jun. 2013c. 

LEMOS, Andre.   A Comunicação das coisas:  teoria  ator-rede e  cibercultura.  São Paulo:

198



Annablume, 2013d.

LEMOS,  Andre.  Mídias  Massivas  e  Pós-Massivas  no  fluxo  das  Redes.  Entrevista.
“Jornalismo Pós-Industrial. Caminhos para um pós-jornalismo”.  IHU – Revista do Instituto
Humanitas Unisinos, n. 447, ano XIV, p. 28-30, 30 jun. 2014.

LEMOS, Andre. Por um modo de existência do lúdico. Contracampo, Niterói, v. 32, n. 2, p.
4-17,  abr./jul. 2015b. 

MACHADO, Irene. Ah, se não fosse McLuhan!.... In: Caramela, E. et al. (Orgs.).  Mídias:
multiplicação e convergências. São Paulo: SENAC, 2009. p. 41-62.

MADUREIRA, Élvis Christian. Territorialidade Dos Jovens Da Periferia: Uma Etnogeografia
De Diversão Noturna Em Cidades Médias. Geosaberes, Fortaleza, v. 6, n. 1, p. 363-375, out.
2015.

MALINI  Luiz  de  Lima,  Fabio.  Um  método  perspectivista  de  análise  de  redes  sociais:
cartografando topologias e temporalidades em rede. In: XXV COMPÓS, 2016, Goiânia. 25º
Encontro Anual da Associação Nacional de Programas de Pós-Graduação em Comunicação.
Goiânia: UFG, 2016. v. 1

MATTELART, A.;  MATTELART, M.  História  das teorias  da comunicação.  São Paulo:
Edições Loyola, 2011. 

MCLUHAN, Marshall; CARPENTER, Edmund. Revolução na Comunicação (1960). Rio de
Janeiro: Ed. Zahar, 1971. 

MCLUHAN, Marshall; FIORE, Quentin; AGEL, Jerome.  Guerra e Paz na Aldeia Global
(1968). Rio de Janeiro: Record, 1973. 

MCLUHAN, Marshall;  PARKER, Harley.  O espaço na poesia  e  na pintura através  do
ponto de fuga. São Paulo: Hemus, 1975. 

MCLUHAN,  Marshall;  MCLUHAN,  Eric.  Laws  of  Media:  The  New  Science.  Toronto:
University of Toronto Press, 1988.

MCLUHAN, Marshall. Os meios de comunicação como extensões do homem (1964). São
Paulo: Cultrix, 2001. 

MCLUHAN, Marshall. McLuhan por McLuhan: conferências e entrevistas. Rio de Janeiro:
Ediouro, 2005. 

MCLUHAN,  Marshall;  FIORE,  Quentin;  AGEL,  Jerome.  O  Meio  é  a  massagem:  um
inventário de efeitos. Rio de Janeiro: Imã editorial, 2011.

NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Coleção Os pensadores. São Paulo: Abril/Nova
Cultural, 1999. 

PAIVA,  Cláudio  Cardoso de.  Sob o signo de  Hermes,  o  espírito  mediador:  midiatização,

199



interação  e  comunicação  compartilhada.  In:  MATTOS,  M.  A.;  JANOTTI  JUNIOR,  J.;
JACKS, N. (Orgs.). Mediação & Midiatização. Salvador/Brasília: Edufba/Compós, 2012. p.
149-170.

PARENTE, Andre (Org.). Tramas da rede: novas dimensões filosóficas, estéticas e políticas
da comunicações. Porto Alegre: Sulina, 2004.

PEREIRA, Débora de C., BOECHAT, Marina P. . Apenas siga as mediações: Desafios da
Cartografia de Controvérsias entre a Teoria Ator-Rede e as mídias digitais. Contemporânea
(UFBA. Online), v. 12, p. 556-575, 2014.

PEREIRA, Vinícius Andrade. Estendendo McLuhan: da Aldeia à Teia Global. Comunicação,
Memória e Tecnologia. Porto Alegre: Sulina, 2011.

PIZA,  Paulo  Toledo.  ‘Não  quero  cair  em  cadeia  por  causa  disso’,  diz  participante  de
‘rolezinho’.  G1,  São  Paulo,  15  jan.  2014a.  Disponível  em:  <http://g1.globo.com/sao-
paulo/noticia/2014/01/nao-quero-cair-em-cadeia-por-causa-disso-diz-participante-de-rolezinh
o.html>. Acesso em: 24 out. 2015.

PIZA, Paulo Toledo. Famoso dos ‘rolezinhos’ pensava em desativar perfil no Facebook. G1,
São Paulo, 08 abr. 2014b. Disponível em: <http://g1.globo.com/sao-paulo/noticia/2014/04/
famoso-dos-rolezinhos-pensava-em-desativar-perfil-no-facebook.html>.  Acesso  em:  24  Oct.
2015.

PLATÃO. A República. Tradução Carlos Alberto Nunes. Belém: EDUFPA, 2000.

RIBEIRO,  Aline;  CISCATI,  Rafael;  LOYOLA,  Leandro;  IMERCIO,  Aline.  A origem do
rolezinho. Revista Época, São Paulo, 17 jan. 2014. Disponível em: <http://epoca.globo.com/
vida/noticia/2014/01/origem-bdo-rolezinhob.html>. Acesso em: 24 out. 2015.

RIFIOTIS, Theophilos. Antropologia do Ciberespaço: questões teórico-metodológicas sobre
pesquisa  de  campo  e  modelos  de  socialidade.  In:  RIFIOTIS,  T.;  MAXIMO,  M.  E.;
LACERDA, J. S.; SEGATA, J. (Orgs.). Antropologia no ciberespaço. Florianópolis: Editora
da UFSC, 2010a. p. 15-27. 

RIFIOTIS, Theophilos. Duas ou três coisas que eu sei sobre elas, a comunidades virtuais. In:
RIFIOTIS, T.; MAXIMO, M. E.; LACERDA, J. S.; SEGATA, J. (Orgs.).  Antropologia no
ciberespaço. Florianópolis: Editora da UFSC, 2010b. p. 71-81. 

RIFIOTIS, Theophilos. Desafios contemporâneos para a antropologia no ciberespaço: o lugar
da técnica. Revista de Ciências Sociais, v. 12, p. 566-578, 2012. 

RIFIOTIS, Theophilos. Etnografia no ciberespaço como repovoamento e explicação. In: 29a.
Reunião  Brasileira  de  Antropologia,  2014,  Natal.  Anais  da  29a.  Reunião  Brasileira  de
Antropologia. Natal, 2014. 

RONSINI, Veneza. A perspectiva das mediações de Jesus Martín-Barbero (ou como sujar as
mãos na cozinha da pesquisa empírica). In: Encontro anual da Compós, 19., 2010. Rio de
Janeiro. Anais... Rio de Janeiro: PUC, 2010. Disponível em: <http://www.compos.org.br/>.

200



Acesso em: 10 out. 2015.

SÁ, Simone P. de. Ando meio (des)ligado? Mobilidade e mediação sonora no espaço urbano.
E-Compós, Brasília, v. 14, p. 1-20, 2011. 

SÁ,  Simone P. de.  Se  você  gosta  de  Madonna também vai  gostar  de  Britney!  Ou não?!
Gêneros,  gosto e  disputas  simbólicas nos  sistemas de recomendação musical.  E-Compós,
Brasília, v. 12, p. 1-18, 2009. 

SANCHES, Pedro Alexandre; NUNOMURA, Eduardo.  Rolezinho de A a Z.
Farofafá, São Paulo, 28 jan. 2014. Disponível em: 
<http://farofafa.cartacapital.com.br/2014/01/28/rolezinho-de-a-a-z/>. Acesso em: 01 jun. 
2016.

SANTAELLA, Lucia.  Comunicação ubíqua:  Repercussões na cultura e na educação. São
Paulo: Paulus, 2013.

SANTAELLA, Lucia; CARDOSO, Tarcisio. O desconcertante conceito de mediação técnica
em Bruno Latour. Matrizes, São Paulo, v. 9, n. 1, p. 167-185, jan./jun. 2015.

SEGATA, Jean. A Etnografia como Promessa e o “Efeito Latour” no Campo da Cibercultura.
Ilha Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 16, n. 2, p. 69-87, dez. 2014.

SERRES, Michel.  Diálogo sobre a ciência,  a cultura e  o tempo (conversas com Bruno
Latour). Lisboa: Instituto Piaget, 1996.

SERRES, Michel. O Mal Limpo: Poluir para se Apropriar? Rio de Janeiro: Bertrand Brasil,
2011.

SERRES, Michel. Polegarzinha. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2013.

SILVA, L. A. V. da. Práticas de mediação na pesquisa epidemiológica sob o ponto de vista
etnográfico. História, Ciências, Saúde - Manguinhos. Rio de Janeiro, v. 16, n. 1, p. 109-128,
2009. 

SPYER, Juliano; SOUZA, Davi Miguel de. O passado e o futuro do rolezinho no shopping. A 
Tarde, Salvador, 21 jan. 2014. Disponível em: 
<http://atarde.uol.com.br/opiniao/noticias/1562885-o-passado-e-o-futuro-do-rolezinho-no-
shopping>. Acesso em: 01 jun. 2016.

STANGL, Andre.  E-tno – a etnicidade digital. Salvador: Universidade Federal da Bahia /
FACOM, Dissertação de Mestrado, 2004.

STANGL, Andre. McLuhan et la Nature Artificielle de l’Homme. Les Cahiers européens de
L´Imaginaire, Paris, n. 3, fev. 2011.

STANGL,  Andre.  Se  Ligue!  –  McLuhan  e  o  Retorno  do  Sentido  Mítico.  Revista
Latinoamericana de Ciencias de la Comunicación, v. 1415, p. 158-167, 2012.

201



STANGL, Andre. Cartografia de Controvérsias Culturais – o caso dos rolezinhos.  Anais do
XI Enecult, Salvador, 2015.

STEARN, G. E. (Ed.).  McLuhan: Hot and Cool: a primer for the understanding of and a
critical symposium with responses by McLuhan. New York: Dial, 1967.

STENGERS, Isabelle. A invenção das ciências modernas. São Paulo: Editora 34, 2002.

STRATHERN, Marilyn.  O efeito etnográfico e  outros ensaios.  São Paulo:  Cosac Naify,
2014.

SUPLICY,  Marta.  O  novo  é  o  rolezinho.  Brasil  Post,  10  fev.  2014.  Disponível  em:
<http://www.brasilpost.com.br/marta-suplicy/o-novo-e-o-rolezinho_b_4760532.html>.
Acesso em: 01 jun. 2016.

TAVARES,  W.;  PAULA,  A.  P.  P.;  ALMEIDA,  G.  C.  O  Impacto  da  Cibercultura  nas
Mobilizações  Sociais:  o  caso  dos  rolezinhos  organizados  via  Facebook.  In:  XXXVIII
EnANPAD  -  Encontro  da  Associação  Nacional  de  Pós-graduação  e  Pesquisa  em
Administração,  Rio  de  Janeiro,  2014.  Anais  do  XXXVIII  EnANPAD.  Rio  de  Janeiro:
Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Administração, 2014, v. 38, p. 1-15.

TRINDADE, Eliane. Foi dar um rolê e morreu sozinho na contramão de um pancadão na ZL.
Folha de S. Paulo, São Paulo, 15 abr. 2014. Disponível em: <http://www1.folha.uol.com.br/
cotidiano/2014/01/1397831-rolezinhos-surgiram-com-jovens-da-periferia-e-seus-fas.shtml>.
Acesso em: 24 out. 2015. 

VENTURINI, T. Diving in magma: How to explore controversies with actor-network theory.
Public Understanding of Science, London, v. 19, n. 3, p. 258-273, 2010. 

VENTURINI, T. Building on faults:  how to represent  controversies  with digital  methods.
Public Understanding of Science, London, v. 21, n. 7, p. 796-812, 2012.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Xamanismo. Folha de S. Paulo, São Paulo, p. 7, 16 ago.
1998. Mais!

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Filiação intensiva e aliança demoníaca. Novos Estudos
CEBRAP, v. 77, p. 91-126, 2007.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Who is afraid of the ontological wolf? Some coments on
an ongoing anthropological debate. Cambridge Anthropology, v. 33, p. 3-17, 2015.

VIVEIROS DE CASTRO, E.; SZTUTMAN, R. (Orgs.). Eduardo Viveiros de Castro - Série
Encontros. Rio de Janeiro: Azougue, 2008.

WAGNER, R. A invenção da cultura. São Paulo: Cosac Naify, 2010.

WALLACE,  David  Foster.  This  Is  Water -  Some  Thoughts,  Delivered  on  a  Significant
Occasion, about Living a Compassionate Life. New York City: Little, Brown and Company,
2009.

202



WHITEHEAD, Alfred  North. Process  and Reality:  an  essay  in  cosmology (1929).  New
York: Free Press, 1978.

WHITEHEAD, Alfred North.  O Conceito de Natureza (1919). São Paulo: Martins Fontes,
1993.

WITTGENSTEIN,  Ludwig.  “Filosofia”  (Big  Typescript).  In:  ______.  Manuscrito.  Vol.
XVIII, n. 2. Campinas: UNICAMP, 1995.

WITTGENSTEIN, L. Investigações Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 1994.

203


